
Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 

Page | 147  

 
 
 

Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural dari Pesisir Selatan Pulau 
Lombok: Tinjauan Ringkas Bioekologis dan Praktik Sosial Budaya 

 
 

1,Muhammad Irsyad Abiyusfi Ghafari, 2H. Sudirman, 3Vita Fitrianti, 4Djumanto, 5Eko Agus 
Suyono, 6Andhika Puspito Nugroho 

1 Fakultas Biologi, Universitas Gadjah Mada, Indonesia 
2 Life as Naturalist, Mataram, Indonesia 

3 MTs Negeri 1 Lombok Timur, Indonesia 
2 Departemen Perikanan, Fakultas Pertanian, Universitas Gadjah Mada, Indonesia 

Corresponding author: irsyad.ghafari@gmail.com   
  
 

Abstract 
The Bau Nyale phenomenon along the southern coast of Lombok Island represents one of 
the most compelling biocultural events in Indonesia. This tradition emerges as a cultural 
response to the annual mass appearance of marine worms, locally known as “nyale worms” 
by the Sasak people, the indigenous inhabitants of Lombok Island. This study aims to 
describe nyale worms as a biocultural entity by integrating perspectives from marine ecology, 
traditional knowledge, and ritual practice. The research employs a literature review and direct 
field observations conducted in coastal areas of Kuta, Seger, Tanjung Aan, and surrounding 
sites between 2023 and 2025. The findings indicate that the emergence of the nyale worms 
is a natural mass-spawning cycle that, in turn, constructs cultural values expressed through 
meaningful legends, ritual practices, and local identity. Ecologically, nyale worms play an 
important role in nutrient cycling and trophic dynamics in intertidal ecosystems. Culturally, 
they function as a medium of social cohesion, a symbol of traditional ecological knowledge, 
and a marker of the agrarian calendar. This study emphasizes that the conservation of nyale 
worms cannot be separated from both ecological and cultural contexts. Therefore, a 
biocultural management approach is required to ensure the sustainability of local traditions, 
marine ecosystems, and the cultural identity of coastal communities in Lombok. 
Keywords: Bau Nyale; Coastal ecology; Coastal conservation; Ethnobiology; Polychaeta; Sasak people.  

 
Abstrak 
Fenomena Bau Nyale di pesisir selatan Pulau Lombok merupakan salah satu peristiwa bio-
kultural paling menarik di Indonesia. Tradisi ini muncul sebagai respons budaya terhadap 
kemunculan tahunan massal cacing laut yang disebut “cacing nyale” oleh masyarakat Sasak, 
suku asli Pulau Lombok. Kajian ini bertujuan mendeskripsikan cacing nyale sebagai entitas 
bio-kultural dengan memadukan perspektif ekologi laut, pengetahuan tradisional, dan praktik 
ritual masyarakat. Metode yang digunakan mencakup studi literatur dan observasi langsung 
di kawasan pesisir Kuta, Seger, Tanjung Aan, dan sekitarnya pada periode 2023–2025. Hasil 
kajian menunjukkan bahwa fenomena kemunculan cacing nyale merupakan siklus alami 
pemijahan massal (mass spawning) yang mampu mengkonstruksi nilai budaya melalui legenda 
sarat makna, praktik ritual, serta identitas lokal. Secara ekologis, cacing nyale memegang 
peran penting dalam siklus nutrien dan jaringan trofik di wilayah intertidal. Secara budaya, 
hewan ini berperan sebagai medium kohesi sosial, simbol pengetahuan tradisional, dan 
penanda kalender agraris. Kajian ini menegaskan bahwa pelestarian cacing nyale tidak dapat 
dipisahkan dari konteks ekologis dan kultural secara bersamaan. Karena itu, diperlukan 

mailto:irsyad.ghafari@gmail.com


Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural  (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)  

Page | 148 

pendekatan pengelolaan berbasis bio-kultural (biocultural approach) untuk mendukung 
keberlanjutan tradisi, ekosistem, dan identitas masyarakat pesisir Pulau Lombok.  
Kata kunci: Bau Nyale; Ekologi pesisir; Etnobiologi; Konservasi pesisir; Polychaeta; Suku Sasak. 

 

 

1. PENDAHULUAN 

Fenomena kemunculan cacing nyale setiap tahun di pesisir selatan Pulau Lombok merupakan 

contoh menarik tentang keterhubungan antara proses biologis di alam dan konstruksi sosial budaya 

masyarakat Sasak. Secara biologis, kemunculan cacing nyale secara massal sebenarnya merupakan suatu 

peristiwa pemijahan massal yang sangat langka dan dipengaruhi oleh berbagai faktor lingkungan, seperti 

siklus bulan, suhu perairan, arus, angin musiman, serta kondisi substrat pantai. Ketika seluruh kondisi 

ekologis terpenuhi, jutaan cacing nyale naik ke permukaan secara serentak untuk bereproduksi. 

Kemunculan ini menghasilkan fenomena visual yang mencolok sekaligus menjadi agenda tahunan yang 

dinantikan masyarakat Sasak, terutama yang tinggal di pesisir selatan pulau. Tradisi menangkap dan 

merayakan kemunculan cacing nyale dikenal luas sebagai Bau Nyale, yang secara harfiah berarti 

“menangkap cacing nyale” (Jekti et al., 1993; Bachtiar & Bachtiar, 2019). 

Bau Nyale bukan sekadar aktivitas mengambil cacing untuk dikonsumsi, tetapi telah terintegrasi 

dengan dimensi mitologi, tradisi lisan, ritual keagamaan, pola migrasi masyarakat, pengetahuan ekologis 

lokal, serta ekspresi identitas komunal. Tradisi ini menjadi salah satu bentuk praktik budaya yang 

diwariskan lintas generasi, di mana memori kolektif masyarakat terus dipelihara melalui cerita rakyat, 

pengalaman empiris, dan pengelolaan ruang pesisir secara tradisional. Oleh karena itu, dalam hal ini cacing 

nyale bukan hanya sebagai sumber daya biologi, tetapi juga sebagai penanda sejarah, simbol moral, objek 

ritual, serta instrumen untuk menjaga kesinambungan pengetahuan lokal. Hal ini menunjukkan bahwa 

keberadaan cacing nyale tidak dapat dipahami hanya sebagai organisme liar di alam, melainkan harus 

ditempatkan dalam konteks hubungan ekologis–kultural yang kompleks. 

Konsep bio-kultural menjadi relevan untuk menjelaskan interaksi timbal balik antara sistem biologis 

dan sistem budaya terkait cacing nyale. Di satu sisi, keberadaan cacing nyale ditentukan oleh proses 

ekologis yang dapat diukur dan dijelaskan secara ilmiah: pola pemijahan, siklus hidup, dinamika ekosistem 

intertidal, serta ketergantungan terhadap faktor lingkungan tertentu. Di sisi lain, masyarakat Sasak 

memaknai kemunculan mereka melalui narasi legenda sakral, kalender adat, aturan non-formal mengenai 

waktu penangkapan, hingga rangkaian ritual yang menjadi bagian dari tradisi Bau Nyale. Interaksi tersebut 

menghasilkan dampak sosial yang nyata: masyarakat dari berbagai daerah berkumpul di titik-titik 

pemijahan utama cacing nyale, pasar tradisional berubah secara musiman, aktivitas ekonomi meningkat, 

serta ruang pesisir menjadi arena interaksi komunal dan ekspresi budaya (Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan, 1983). Dengan demikian, cacing nyale dan tradisi budaya masyarakat Sasak saling terkait 

dan tidak dapat dipisahkan satu sama lain. 



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 

Page | 149  

Dengan demikian, cacing nyale tidak dapat dipandang semata-mata sebagai organisme laut, tetapi 

juga sebagai simbol budaya yang lahir dari pemaknaan ekologis dan diterjemahkan ke dalam praktik sosial. 

Hubungan antara cacing nyale dan masyarakat Sasak merepresentasikan keterkaitan antara manusia, 

pengetahuan tradisional, dan lingkungan alam. Guna mempertegas hal tersebut, tulisan ini bertujuan 

mendeskripsikan cacing nyale sebagai entitas bio-kultural dengan memadukan perspektif ekologi laut, 

pengetahuan tradisional, dan praktik ritual terkait di masyarakat.  

 

2. METODOLOGI  

 Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi literatur dan observasi langsung di 

kawasan pesisir selatan Lombok. Studi literatur mencakup publikasi daring, dokumen pemerintah daerah, 

catatan etnografi, serta dokumen-dokumen lain yang relevan mengenai aspek biologi dan ekologi, serta 

tradisi dan pemaknaan budaya oleh masyarakat Suku Sasak terkait cacing nyale.  

 Observasi lapangan dilakukan secara oportunistik pada beberapa lokasi pesisir tempat munculnya 

cacing nyale, yang meliputi Pantai Kuta, Mandalika, Seger, Aan, dan Gerupuk (Gambar 1). Observasi 

mencakup pengamatan kondisi fisik habitat intertidal secara langsung, penggunaan citra satelit untuk 

mendukung observasi, pengamatan terhadap partisipasi dalam festival Bau Nyale (tahun 2023-2025), dan 

dokumentasi aktivitas sosial masyarakat di sekitar lokasi saat festival berlangsung. Observasi dilakukan 

tanpa intervensi, dengan tujuan memahami pengalaman empiris masyarakat dalam memaknai fenomena 

ini. 

 

Gambar 1. Lokasi observasi lapangan tersebar di sekitar kompleks Kawasan Ekonomi Khusus (KEK) 

Mandalika. 



Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural  (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)  

Page | 150 

 Analisis dilakukan secara deskriptif-kualitatif, dengan menekankan pada identifikasi hubungan 

antara aspek biologis cacing nyale dengan konstruksi sosial-budaya masyarakat Sasak. Data dibandingkan 

secara triangulatif antara teks ilmiah, narasi tradisional, dan temuan lapangan untuk memastikan 

konsistensi penafsiran.  

3. HASIL DAN PEMBAHASAN  

3.1 Aspek Bioekologi Cacing Nyale 

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa cacing nyale termasuk dalam kelompok cacing laut dari 

kelas Polychaeta, yang dicirikan dengan kehadiran parapodia (tonjolan berpasangan pada setiap segmen 

tubuh) dan setae (rambut-rambut halus berfungsi untuk bergerak dan menggenggam substrat). Di Pulau 

Lombok, identifikasi awal menunjukkan bahwa cacing nyale terdiri dari beberapa genus, terutama Eunice, 

Lysidice, dan Dendronereides, dengan kemungkinan adanya genus lain yang berasosiasi erat dengan habitat 

terumbu karang (Jekti dkk., 1993; Bachtiar & Odani, 2021). Berdasarkan Fauchald (1977), Eunice dan 

Lysidice termasuk famili Eunicidae, dengan karakter utama berupa lima antena dan setae komposit pada 

Eunice, serta tiga antena pada Lysidice. Adapun Dendronereides berasal dari famili Nereidae, sehingga 

morfologinya jelas berbeda (Gambar 2). 

 

Gambar 2. Perbedaan morfologi genus A) Eunice, B) Lysidice, dan C) Dendronereides. 

Hasil observasi lapangan dan analisis citra satelit menunjukkan bahwa kawasan intertidal di pesisir 

selatan Lombok didominasi oleh hamparan terumbu karang (reef flat) berbatu dan tertutup lapisan alga 

(algal mat) yang sangat luas, terutama pada Pantai Kuta, Seger, Aan, dan Gerupuk (Gambar 3). Habitat ini 

menyediakan struktur berpori dengan sumber makanan berlimpah guna menunjang kehidupan 

polychaeta pembuat liang. Merujuk Casper (1984) dan Rouse (2000), anggota genus Eunice, Lysidice, dan 

Dendronereides umumnya hidup dengan membangun liang atau saluran pada substrat keras (karang mati, 

batu kapur, dan pecahan karang). Mereka bersifat detritivor dan herbivor mikroalga, sehingga memainkan 

peran penting dalam siklus nutrien pada ekosistem terumbu karang. Dominasi populasi polychaeta pada 

substrat karang hidup dan mati mengindikasikan peran ekologis mereka yang krusial sebagai organisme 

penghubung antara produsen primer (alga) dengan tingkat trofik di atasnya. 



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 

Page | 151  

 

Gambar 3. Citra satelit Allen Coral Atlas (2025) menunjukkan dominasi tutupan substrat karang dan 
batuan dengan lapisan alga di pesisir selatan Pulau Lombok, dimana gambar inset menunjukkan kondisi 

substrat di lokasi pemijahan cacing nyale (Pantai Mandalika) pada saat surut maksimal. 
 

Siklus hidup cacing nyale unik. Membandingkan dengan cacing serupa seperti cacing laor (di 

Maluku) dan palola (di Samoa) yang lebih banyak diteliti, dapat disimpulkan bahwa siklus hidup cacing 

nyale kemungkinan melibatkan transformasi yang drastis pada aspek morfologi dan fisiologi mereka. 

Secara umum, tubuh cacing nyale terdiri atas bagian kepala (prostomium dan peristomium), badan bersegmen 

(metastomium), dan ekor (pygidium) (Gambar 4). Menjelang pemijahan, sebagian segmen tubuh akan 

mengalami perubahan menjadi jaringan reproduktif yang berisi gamet (sel reproduksi). Pada cacing nyale, 

ini ditandai dengan warna bagian tersebut yang mengalami perubahan. Umumnya gamet betina berwarna 

hijau dan gamet jantan berwarna coklat. Bagian yang berubah ini disebut epitoki, suatu bagian modifikasi 

khusus, bersifat rapuh dan ditujukan untuk kemudahan reproduksi eksternal (Woodworth, 1903; Casper, 

1984; Rouse, 2000; Bachtiar & Bachtiar, 2019). 



Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural  (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)  

Page | 152 

 

Gambar 4. A) Bagian-bagian tubuh cacing nyale, berdasarkan morfologi dasar cacing palola (Eunice 

viridisi); B) bentuk tubuh cacing palola dewasa sebelum matang (atas) dan telah matang gamet (bawah). 

 

3.2 Bau Nyale: Tinjauan Singkat dari Perspektif Ilmiah dan Budaya 

Peristiwa keluarnya cacing nyale dari liangnya secara massal dan serempak pada malam Bau Nyale 

sebenarnya merupakan peristiwa pemijahan massal (mass spawning). Fenomena ini merupakan strategi 

alamiah untuk meningkatkan peluang keberhasilan reproduksi melalui pelepasan individu-individu 

matang gamet secara bersamaan ke kolom air. Meskipun pemijahan cacing nyale dilaporkan terjadi di 

berbagai lokasi pesisir di Pulau Lombok, konsentrasi kemunculan yang paling melimpah hingga 

membentuk kerumunan (swarming) tercatat hanya terjadi di kawasan pesisir selatan (lihat Jekti et al., 1993). 

Hal ini memperkuat dugaan bahwa kelimpahan cacing nyale berkaitan erat dengan dominasi substrat 

terumbu karang dengan tutupan alga yang luas pada wilayah tersebut sebagai habitat utama. 

Peristiwa pemijahan cacing nyale berlangsung serentak dalam rentang waktu yang singkat, 

umumnya pada Februari–Maret, dan terjadi sekali atau dua kali dalam satu tahun. Secara ilmiah, 

sinkronisasi pemijahan tersebut dipengaruhi oleh berbagai faktor, antara lain fase bulan, dinamika fase 

bulan, oseanografi, fotoperiodisasi matahari, karakteristik geografis lokal, serta sinyal biokimia yang 

spesifik dan hanya muncul pada periode pemijahan (Casper, 1984; Rouse, 2000; Bachtiar & Odani, 2021; 

Mahrup dkk., 2021). Tanggal pemijahan massal cacing nyale bahkan sudah dapat diprediksi secara akurat 

menggunakan kalender lunar (Bachtiar & Bachtiar, 2019; Bachtiar & Odani, 2021).  

Sejalan dengan pengetahuan ilmiah tersebut, masyarakat Sasak juga sejak dahulu sudah memiliki 

cara untuk memprediksikan hari pemijahan cacing nyale, yaitu melalui penggunaan kalender rowot Sasak 

dalam majelis adat yang disebut Sangkep Warige (Zulhadi, 2018; Sudirman & Ghafari, 2025). Masyarakat 



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 

Page | 153  

Sasak meyakini bahwa pemijahan massal cacing nyale terjadi setiap tahun pada kisaran Februari–Maret, 

tepatnya pada tanggal 18 hingga 20 bulan ke-10 dari penanggalan tradisional Sasak (Departemen 

Pendidikan dan Kebudayaan, 1983; Zulhadi, 2018). Berdasarkan wawancara lapangan, masyarakat juga 

menyadari bahwa cacing nyale dapat muncul untuk memijah massal sebanyak satu atau dua kali dalam 

setahun.  Mereka meyakini apabila cacing nyale muncul sekali dalam setahun, jumlahnya cenderung sangat 

besar dan disebut Nyale Tumpah. Akan tetapi, jika cacing nyale muncul dua kali, kemunculan pertama 

dikenal sebagai Nyale Tunggak dan kemunculan kedua disebut Nyale Poto. Masyarakat mempercayai bahwa 

jumlah Nyale Tunggak biasanya lebih melimpah. 

Wawancara informal dengan masyarakat setempat juga menunjukkan bahwa terdapat beberapa 

indikator ekologis tradisional dikaitkan oleh orang Sasak dengan kemunculan cacing nyale, yaitu: 

1. Arah angin – Angin barat atau barat daya dianggap “tidak baik” bagi kemunculan cacing nyale. 

Masa akhir dari angin tersebut sering diinterpretasikan sebagai tanda mendekatnya waktu untuk Bau 

Nyale. 

2. Kondisi laut – Ombak yang tenang dipandang sebagai indikator kemunculan cacing nyale dalam 

jumlah besar. 

3. Fase bulan – Siklus bulan purnama dipahami sebagai indikator utama, khususnya purnama kedua 

menurut perhitungan tradisional Sasak. 

4. Suhu lebih sejuk dan banyak hujan – Ini terkait dengan pertanda kemunculan cacing nyale dalam 

jumlah besar, dan juga pertanda hasil panen setelahnya akan sangat bagus. 

Informasi ini menunjukkan adanya pengetahuan ekologis lokal yang diwariskan secara turun-

temurun dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari, yang diperoleh melalui pengalaman empiris dari 

generasi ke generasi. Meskipun hasil wawancara dengan masyarakat setempat menunjukkan bahwa 

mereka masih banyak yang meyakini cacing nyale berperilaku seperti ikan—datang secara musiman dan 

tidak tinggal di substrat—mayoritas pemahaman mereka tetap memperlihatkan adanya wawasan ekologis 

tersendiri yang relatif konsisten dengan temuan ilmiah terkait siklus reproduksi polychaeta. Dengan 

demikian, Bau Nyale tidak hanya dapat dipahami sebagai fenomena ekologis, tetapi juga sebagai konstruksi 

budaya yang dilandasi oleh hubungan empiris antara manusia dan lingkungan pesisirnya. 

3.3 Praktik Bau Nyale sebagai Ritus Kolektif dan Identitas Budaya 

Hasil tinjauan budaya menunjukkan bahwa terdapat beragam kisah menarik yang masyarakat Sasak 

yakini sebagai asal-usul cacing nyale. Secara umum, kisah yang paling masyhur adalah bahwa cacing nyale 

merupakan jelmaan dari putri Mandalika, yang nama tersebut juga berkaitan dengan tempat dimana 

festival Bau Nyale berpusat. Jabaran kisah yang diyakini masyarakat sebagai asal-usul cacing nyale 

sebagaimana disajikan pada Tabel 1. 

 

 



Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural  (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)  

Page | 154 

Tabel 1. Beragam versi kisah asal-usul cacing nyale yang beredar di masyarakat 

Referensi Kisah Daerah 
Penyebaran Kisah 

Deskripsi Kisah 

Penuturan 
masyarakat dari 
Jonggat, Sengkol, 
Pujut, Kuta dan 
sekitarnya (Kab. 
Lombok Tengah)  

Kec. Jonggat dan 
Kec. Pujut (Desa 
Sengkol, Rembitan, 
Kuta, Prabu, dan 
sekitarnya) 

Kisah ini merupakan versi yang paling populer dan diyakini 
secara luas oleh penduduk Pulau Lombok hingga hari ini. 
Diceritakan bahwa dahulu hiduplah seorang putri yang 
sangat cantik dari kerajaan kuno Eberu atau Tonjang 
Beru’, bernama Putri Mandalika. Kecantikannya membuat 
banyak bangsawan dan pangeran dari berbagai kerajaan 
ingin mempersuntingnya. Untuk mencegah pertumpahan 
darah akibat perebutan dirinya, Ia memutuskan 
mengorbankan diri dengan menceburkan diri ke laut. 
Konon, keputusan ini dibuat setelah sang putri 
mendapatkan ilham gaib saat bertapa di sebuah bukit di 
pesisir selatan. Sebelum melompat, sang putri berpesan 
bahwa dirinya adalah “milik semua” dan tidak dapat 
memilih satu pun di antara para pangeran. Setelah sang 
putri menceburkan diri, masyarakat percaya bahwa 
tubuhnya menjelma menjadi nyale. Sejak saat itu, 
penduduk setempat mengumpulkan cacing nyale setiap 
tahun, yang diyakini sebagai bentuk kasih sayang sang putri 
yang sama besarnya kepada semua. 

Kutipan dari 
dokumen 
Departemen 
Pendidikan dan 
Kebudayaan 
(1983) dan Santosa 
(2017) 

Kab. Lombok 
Tengah, terutama di 
Kec. Jonggat dan 
Kec. Pujut 

Dikisahkan bahwa pada masa lampau hidup seorang putri 
yang sangat cantik dari kerajaan kuno Eberu. 
Kecantikannya menyebabkan ia diperebutkan oleh banyak 
bangsawan dan pangeran dari kerajaan-kerajaan lain. 
Persaingan itu menimbulkan kegelisahan bagi sang putri 
dan keluarganya, karena mereka khawatir perebutan 
tersebut akan berujung pada pertumpahan darah. Untuk 
mencegah konflik, sang putri secara diam-diam menyusun 
rencana dan mengambil keputusan ekstrem: ia memilih 
untuk berkorban agar tidak ada satu pun bangsawan atau 
pangeran yang mendapatkannya. Secara diam-diam, putri 
itu menyusun rencana. Sang putri, yang ingin menikmati 
masa remajanya untuk terakhir kalinya meminta ijin 
belangon (bertamasya) ke Pantai, dan berjanji akan 
mengumumkan pilihannya di sana. Pada hari yang 
ditentukan, tekad sang putri telah bulat. Di hadapan para 
bangsawan, pangeran, dan masyarakat yang hadir, ia 
menceburkan diri ke laut yang sedang pasang. Tidak ada 
seorang pun yang dapat menolongnya karena kondisi laut 
kala itu sangat ganas. Setelah ombak mereda, keluarga 
kerajaan dan masyarakat menyusuri pesisir, sampai 
akhirnya menemukan sebuah batu dengan tanda yang 
diyakini bekas jatuhnya sang putri. Pada saat yang 
bersamaan, muncul pula cacing laut dalam jumlah sangat 
banyak. Masyarakat kemudian beramai-ramai 
mengumpulkannya karena diyakini merupakan jelmaan 
dari sang Putri.  

Kutipan dari 
dokumen 
Departemen 
Pendidikan dan 

Kab. Lombok 
Timur (Kec. Sakra, 
Kec. Jerowaru, dan 

Dikisahkan bahwa pada masa Pulau Lombok masih berdiri 
Kerajaan-kerajaan kecil, hiduplah seorang putri cantik 
bernama Denda Sukadana. Kecantikan tersohor hingga 
dilamar oleh delapan pangeran dari delapan kerajaan yang 



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 

Page | 155  

Referensi Kisah Daerah 
Penyebaran Kisah 

Deskripsi Kisah 

Kebudayaan 
(1983) dan Santosa 
(2017) 

sekitarny) dan 
sebagian Kec. Pujut 

masih bersaudara. Karena semua pelamar adalah kerabat 
dekat, memilih salah satunya dikhawatirkan memicu 
perang, sementara tidak memutuskan apa pun juga 
menimbulkan kegelisahan. Berbagai permintaan mustahil 
yang diajukan sang putri—termasuk menangkap 
menjangan putih—justru berhasil dipenuhi para pangeran. 
Akhirnya, Putri Denda Sukadana meminta mereka 
berkumpul di sebuah batu karang tinggi di pantai selatan 
sebelum fajar. Ketika para pangeran tiba, sang putri telah 
menjatuhkan diri ke laut, dan rambutnya diyakini 
menjelma menjadi ribuan cacing laut yang belum pernah 
mereka kenal. Para pangeran memahami bahwa 
“penjelmaan” itu merupakan cara adil bagi mereka untuk 
“memperoleh” sang putri bersama-sama, lalu mereka 
menangkap cacing tersebut dan pulang dengan perasaan 
puas. Sejak saat itu, setiap tahun pada waktu yang diyakini 
sebagai saat putri terjun ke laut, masyarakat Sasak ramai-
ramai mendatangi pantai untuk menangkap cacing nyale, 
dan tradisi ini terus diwariskan hingga kini. 

Kutipan dari 
dokumen 
Departemen 
Pendidikan dan 
Kebudayaan 
(1983) dan Santosa 
(2017) 

Kab. Sumbawa 
Barat, khususnya 
Kec. Taliwang 

Dikisahkan bahwa cacing nyale berasal dari sorban Nabi 
Adam yang terhempas angin ke laut. Sorban tersebut 
terseret gelombang hingga hancur dan benang-benangnya 
berubah menjadi cacing nyale yang kemudian digemari 
keturunan Nabi Adam. Kisah ini diperkirakan muncul 
setelah masyarakat mengenal Islam. Narasi tersebut 
dipahami sebagai cara budaya untuk “menghalalkan” 
konsumsi cacing nyale, yang bentuknya menyerupai cacing 
ataupun kelabang dan sempat diragukan kehalalannya 
menurut pandangan sebagian ahli agama. Karena 
kegemaran masyarakat terhadap cacing nyale telah 
mengakar sejak lama, musim penangkapannya bahkan 
membuat aktivitas bertani dan berladang ditinggalkan 
sementara. 

 

Merujuk pada catatan dari dokumen Departemen Pendidikan dan Kebudayaan (1983), tampaknya 

pada masa lalu masyarakat Sasak menangkap cacing nyale setidaknya dalam dua kali percobaan. 

Percobaan pengambilan tersebut dapat dibedakan antara jelo bojaq (hari percobaan) dan jelo tumpah (hari 

keluarnya). Masing-masing jatuh pada tanggal 19 dan 20 bulan ke-10 dalam Kalender Sasak. Hari 

percobaan diadakan untuk mengantisipasi kekeliruan dalam menentukan hari dan tanggal yang tepat bagi 

keluarnya cacing nyale. Upaya ini diperlukan karena perhitungan para kyai dan tetua adat tidak selalu 

benar dan tepat, mengingat pada masa lampau perhitungan tersebut tidak selalu menggunakan catatan 

tertulis. Karena itu, tidak jarang cacing nyale keluar lebih banyak pada hari percobaan daripada pada hari 

tumpahnya. 

Hasil observasi selama tiga kali festival Bau Nyale (2023–2025) menunjukkan bahwa tradisi 

percobaan pengambilan seperti ini masih dilakukan oleh masyarakat, setidaknya di wilayah pesisir selatan 



Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural  (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)  

Page | 156 

Kab. Lombok Tengah, seperti Pantai Kuta, Mandalika, dan Seger. Hal ini menunjukkan bahwa sistem 

penanggalan tradisional masih hidup dan dijalankan berdampingan dengan penjadwalan resmi 

pemerintah daerah, serta memperlihatkan adanya negosiasi dinamis antara pengetahuan adat, kondisi 

ekologi, dan agenda pariwisata modern. Selain itu, praktik ini juga memperlihatkan bahwa masyarakat 

tetap menjadikan tanda-tanda alam (fase bulan, kondisi pasang surut, dan cuaca) sebagai acuan utama 

untuk menentukan waktu yang dianggap “paling tepat” untuk memperoleh nyale dalam jumlah besar. 

Ditinjau dari segi adaptasi sosial budaya, tradisi ini bukan sekadar kegiatan seremonial, tetapi juga 

merupakan bentuk pengetahuan ekologis lokal dan identitas budaya yang diwariskan lintas generasi, 

menunjukkan kontinuitas budaya sekaligus kemampuan adaptasi terhadap perubahan konteks sosial 

(Berkes et al., 2000; Munawaroh & Utwanto, 2025). 

Observasi selama perayaan Bau Nyale menunjukkan sejumlah elemen budaya yang khas, yaitu:  

1. Banyak masyarakat rela meninggalkan pekerjaan dan aktivitas sehari-hari demi mengikuti perayaan 

Bau Nyale. Khusus bagi masyarakat yang bermata pencaharian sebagai petani atau peladang, hasil 

tangkapan cacing nyale tidak seluruhnya dikonsumsi, tetapi juga diolah menjadi bubus (pupuk) yang 

diyakini dapat menyuburkan lahan pertanian dan mendatangkan hasil panen yang melimpah. 

2. Terdapat penggunaan doa dan ritual adat sederhana oleh sebagian masyarakat sebelum turun ke 

laut, misalnya besembeq (mengusap dahi) anggota keluarga yang tidak ikut mengambil cacing nyale 

sebagai bentuk perlindungan dari mara bahaya atau kemungkinan ketemuq (ditempeli makhluk halus 

atau penyakit).  

3. Penyampaian cerita rakyat oleh para sesepuh kepada anak-anak merupakan sarana penting dalam 

mentransmisikan pengetahuan lokal, yang biasanya dilakukan melalui pertunjukan wayang pada 

malam hari. Berdasarkan pengalaman penulis, tradisi ini masih diselenggarakan secara besar-

besaran hingga Bau Nyale tahun 2020. Namun sejak festival kembali dilaksanakan pada tahun 2022 

pascapandemi Covid-19, pertunjukan wayang tidak lagi dipentaskan. Kegiatan tersebut 

kemungkinan tetap berlangsung, tetapi dalam skala lebih kecil di tingkat desa.  

4. Terdapat aktivitas komunal di pantai sejak tengah malam hingga dini hari sebagai bentuk partisipasi 

sosial. Namun, dalam dua tahun terakhir (2024–2025) terlihat adanya pergeseran, di mana 

masyarakat cenderung hanya hadir pada hari puncak perayaan. Hal ini berbeda dengan praktik 

sebelumnya yang terdokumentasi dengan baik, ketika warga telah mendirikan tenda dan berkumpul 

di lokasi dua hari sebelum acara utama berlangsung (lihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan 

(1983); Bachtiar et al. (2016); Santosa (2017)). 

Dari sudut pandang antropologi budaya, Bau Nyale dapat dikategorikan sebagai ritus agraris–

maritim yang memadukan pemaknaan religius, solidaritas sosial, dan hubungan simbolik dengan sumber 

daya alam. Meskipun praktiknya mengalami sejumlah pergeseran dalam beberapa tahun terakhir, tradisi 

Bau Nyale tetap berfungsi sebagai penanda kalender sosial yang menstrukturkan waktu komunal, 

memperkuat kohesi kelompok, serta menjaga memori budaya lintas generasi. Pemaknaan serupa juga 



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 

Page | 157  

ditemukan pada berbagai kebudayaan Austromelanesia yang memiliki tradisi mengumpulkan cacing laut 

pada periode pemijahan tertentu, seperti Palola Harvest di sejumlah kepulauan Pasifik (Woodworth, 1903; 

Casper, 1984; Kelso et al., 2023), Timba Laor di Maluku (Rumphius, 1999; Mahulette, 2020), dan Meci 

Festival di Timor Leste (dos Santos, 2025). 

3.4 Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural 

Secara keseluruhan, hasil observasi dan studi literatur menunjukkan bahwa cacing nyale tidak hanya 

dipahami sebagai faktor penting dalam tradisi ritual tahunan, melainkan sebagai entitas bio-kultural yang 

merekatkan dimensi ekologi laut dan konteks sosial budaya masyarakat Sasak. Narasi asal-usul yang 

beragam, mekanisme penanggalan tradisional, hingga kehadiran ritual, cerita rakyat, dan aktivitas kolektif 

di pesisir mengilustrasikan bagaimana cacing nyale diposisikan sebagai organisme hidup di dalam sistem 

pengetahuan lokal. Dalam kerangka ini, cacing nyale bukan sekadar organisme biologis yang muncul 

secara musiman, tetapi juga bagian penting dari kearifan lokal (local wisdom), simbol identitas dan medium 

pewarisan nilai yang menghubungkan manusia dengan lingkungannya (Gambar 5). Pemahaman bio-

kultural ini juga memberikan landasan penting untuk membaca Bau Nyale sebagai tradisi yang tidak pernah 

berdiri sendiri dan terus dinegosiasikan antara adat, ekologi, dan dinamika sosial kontemporer. 

 

Gambar 5. Konseptualisasi nyale sebagai entitas bio-kultural yang merekatkan dimensi bioekologi laut 

dan social-budaya masyarakat Sasak. 

 

Hal tersebut sejalan dengan perspektif dalam etnobiologi yang menekankan bahwa pengetahuan 

ekologis tradisional berkembang melalui interaksi panjang antara manusia, organisme, dan habitatnya. 

Berkes et al. (2000) menyebutnya sebagai traditional ecological knowledge, yaitu sistem pemahaman ekologis 

berbasis pengalaman yang diwariskan lintas generasi dan terus beradaptasi dengan kondisi sosial serta 

lingkungan yang berubah. Maffi (2005) menggunakan istilah biocultural diversity untuk menjelaskan 

keterkaitan antara keanekaragaman hayati, praktik budaya, bahasa, dan identitas lokal sebagai suatu 

kesatuan yang saling menopang. Konsep tersebut dipandang penting dalam konteks masa kini untuk 

Cacing 
Nyale

Sains

Adat-
Budaya

Sosial 
Kontem-

porer



Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural  (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)  

Page | 158 

memahami hubungan manusia dengan alam serta mendukung praktik-praktik konservasi berbasis 

masyarakat (Maffi, 2005; Elands et al., 2019). Dalam konteks masyarakat pesisir tradisional, hal ini 

menunjukkan bahwa pengetahuan ekologis lokal sering terintegrasi dalam kalender ritual, mitologi, 

musim panen, dan sistem sosial mereka (Hiwasaki et al., 2014; Kelso et al., 2023), sehingga sangat penting 

untuk memastikan keberlanjutan praktik tradisionalnya sebagai salah satu elemen penting pengelolaan 

sumber daya laut berbasis masyarakat. 

Dengan demikian, studi ini menegaskan bahwa eksistensi dan kelestarian nyale harus diberikan 

perhatian yang memadai dalam upaya konservasi lingkungan, pendokumentasian, dan revitalisasi 

pengetahuan tradisional masyarakat Sasak. Dengan cara pandang tersebut, integrasi antara aspek biologis 

dan kultural diharapkan dapat menjadi dasar bagi pengembangan kajian lanjutan sekaligus rekomendasi 

pelestarian tradisi serta ekosistem laut yang lebih kontekstual, partisipatif, dan berperspektif masyarakat 

lokal di Pulau Lombok. 

 

4. KESIMPULAN 

Cacing nyale merupakan entitas bio-kultural yang tidak dapat dipandang secara biologis saja sebagai 

jenis cacing laut, tetapi juga merupakan faktor konstruksi pengetahuan dan tradisi budaya masyarakat 

Sasak. Secara ekologis, cacing nyale berperan dalam dinamika nutrien dan rantai makanan di zona pesisir 

intertidal. Secara budaya, organisme ini hadir sebagai simbol mitologis dan medium pewarisan identitas 

sosial. Temuan studi ini menegaskan bahwa pendekatan bio-kultural relevan untuk memahami dan 

melestarikan cacing nyale. Hal ini karena, aspek biologi, ekologi, narasi lokal, praktik ritual, dan 

pengetahuan tradisional saling berkelindan serta tidak dapat dipisahkan. Dengan demikian, pelestarian 

cacing nyale dan tradisi Bau Nyale memerlukan strategi berbasis ekologi dan budaya secara bersamaan 

agar keberlanjutan tradisi, ekosistem, dan identitas masyarakat pesisir Pulau Lombok dapat lestari.  

 

UCAPAN TERIMA KASIH  

Penulis menyampaikan terima kasih kepada masyarakat yang telah bersedia memberikan informasi 

melalui wawancara dan berbagi pengalaman terkait tradisi Bau Nyale. Dukungan dan keterbukaan mereka 

sangat membantu dalam penyusunan kajian ini. 

 

PERNYATAAN KONFLIK KEPENTINGAN  

Penulis menyatakan bahwa tidak terdapat konflik kepentingan dalam penelitian ini. Seluruh proses 

pengumpulan data, analisis, dan pelaporan hasil dilakukan secara independen tanpa pengaruh dari pihak 

mana pun, baik lembaga, individu, maupun sponsor. Seluruh istilah, data, dan penyebutan kelompok 

masyarakat dalam artikel ini disajikan secara netral dan tidak bermaksud menyinggung atau 

mendiskriminasi suku, agama, etnis, maupun kelompok mana pun. 

 



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 

Page | 159  

DAFTAR PUSTAKA  

Bachtiar, I., & Bachtiar, N. T. (2019). Predicting spawning date of nyale worms (Eunicidae, Polychaeta) 
in the southern coast of Lombok Island, Indonesia. Biodiversitas, 20(4), 971-977. 
doi:10.13057/biodiv/d200406 

Bachtiar, I., Hakim, I. I., Japa, L., & Pradjoko, E. (2016). Kajian Potensi Dampak Pembangunan Danau di 
Distrik the Lagoon Terhadap Komunitas Cacing Nyale di Mandalika Resort: Potensi Dampak dan Rekomendasi. 
Laporan Kemajuan Lembaga Penelitian Universitas Mataram untuk ITDC. Mataram: LPPM Universitas 
Mataram. 

Bachtiar, I., & Odani, S. (2021). Revisiting the spawning pattern of nyale worms (Eunicidae) using the 
metonic cycle. Ilmu Kelautan: Indonesian Journal of Marine Sciences, 26(2), 87-94. doi: 
10.14710/ik.ijms.26.2.87-94  

Berkes, F., Colding, J., & Folke, C. (2000). Rediscovery of traditonal ecological knowledge as adaptive 
management. Ecological Applications, 5, 1251-1262. doi:10.1890/1051-
0761(2000)010[1251:roteka]2.0.co;2 

Casper, H. (1984). Spawning periodicity and habitat of the palolo worm Eunice viridis (Polychaeta: 
Eunicidae) in the Samoan Islands. Marine Biology, 79, 229-236. 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. (1983). Bau Nyale di Lombok. Jakarta: Departemen Pendidikan 
dan Kebudayaan. 

dos Santos, Z. F. (2025). Culture and socio-economic changes and challenges of sea worm (Palola viridis) 
– local name Meci in East Timor: Local knowledge and sustainable perspective from the Fataluku 
community. Journal of Environmental Science and Agricultural Research, 3(4), 1-11. 
doi:10.61440/JESAR.2025.v3 

Elands, B. H., Vierikko, K., Andersson, E., Fischer, L. K., Gonçalves, P., Haase, D., Kowarik, I., Luz, A. 
C., Niemelä, J., Santos-Reis, M., & Wiersum, K. F. (2019). Biocultural diversity: A novel concept 
to assess human-nature interrelations, nature conservation and stewardship in cities. Urban Forestry 
& Urban Greening, 40, 29-34. doi:10.1016/j.ufug.2018.04.006 

Fauchald, K. (1977). The Polychaete Worms, Definitions and Keys to the Orders, Families and Genera. Los Angeles: 
Natural History Museum of Los Angeles County. 

Hiwasaki, L., Luna, E., Syamsidik, & Marçal, J. A. (2014). Local and indigenous knowledge on climate-
related hazards of coastal and small island communities in Southeast Asia. Climatic Change, 128, 35–
56. doi:10.1007/s10584-014-1288-8 

Jekti, D. S., Raskun, Sumarjan, Yulianti, E., Suryawati, H., Maswan, M., & Kastoro, W. (1993). Jenis-jenis 
polychaeta di Pulau Lombok dan peristiwa Baunyale. Jurnal Ilmu-Ilmu Perairan dan Perikanan Indonesia, 
1(1), 21-32. 

Kelso, N., Plunkett, G. M., Dovo, P., Ramik, D. M., Vusqal, C. B., Harrison, K. D., & Balick, M. J. (2023). 
The palolo worm as a cornerstone of Pacific ecological time-reckoning. Ethnobiology Letters, 14(1), 
24-35. doi:10.14237/ebl.14.1.2023.1815 

Maffi, L. (2005). Linguistic, cultural, and biological diversity. Annual Review of Anthropology, 29, 599-617. 
doi:10.1146/annurev.anthro.34.081804.120437 

Mahrup, Ma'shum, M., & Idris, M. H. (2021). Periodicity and exogenous factors in coincidence with 
“Nyalé” (Palola viridis) swarming in Lombok. ASM Science Journal, 14(2), 49-56. 

Mahulette, F. (2020). Traditionally catching and processing of Laor in Moluccas Islands. Local Wisdom, 
12(2), 99-110. doi:10.26905/lw.v12i2.4078 

Munawaroh, L., & Utwanto, U. (2025). Reviving agrarian culture through Memeden Gadhu Festival: 
Sustaining ecological knowledge and farming traditions. Renai, 11(2), 155–162. 

Rouse, G. W. (2000). Morphology & physiology. In P. L. Beesley, G. J. Ross, & C. J. Glasby, Fauna of 
Australia - Volume 4A: Polychaetes & Allies The Southern Synthesis (p. Southern Synthesis). Townsville: 
Commonwealth of Australia. 

Rumphius, G. E. (1999). The Ambonese Curiosity Cabinet. London: Yale University Press. 
Santosa, D. B., Purna, I. M., Suryawati, C. I., Sumarja, I. M., Prawitasari, R. R., & Jayanti, I. G. (2017). 

Inventarisasi Karya Budaya Tradisi Bau Nyale di Provinsi Nusa Tenggara Barat. Badung: Balai Pelestarian 
Nilai Budaya Bali. 



Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural  (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)  

Page | 160 

Sudirman, H., & Ghafari, M. I. (2025). Lombok dalam Garis Waktu. Yogyakarta: Hikam. 
Woodworth, W. M. (1903). Preliminary report on the "Palolo" worm of Samoa, Eunice viridis (Gray). The 

American Naturalist, 37(444), 875-881. 
Zulhadi, H. (2018). Penentuan tanggal Bau Nyale dalam kalender rowot Sasak (analisis sosial budaya 

adat). ‘Ulûmunâ: Jurnal Studi Keislaman, 4(2), 217-241. doi:10.36420/ju.v4i2.3503  


