s STARNAS 2025

Seminar Teknologi dan Sains Nasional

Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural dari Pesisir Selatan Pulau
Lombok: Tinjauan Ringkas Bioekologis dan Praktik Sosial Budaya

"Muhammad Irsyad Abiyusfi Ghafari, ’H. Sudirman, *Vita Fitrianti, ‘“Djumanto, *Eko Agus
Suyono, ‘Andhika Puspito Nugroho
! Fakultas Biologi, Universitas Gadjah Mada, Indonesia
* Life as Naturalist, Mataram, Indonesia
> MTs Negeti 1 Lombok Timur, Indonesia
* Departemen Perikanan, Fakultas Pertanian, Universitas Gadjah Mada, Indonesia

Corresponding author: irsyad.ghafari@gmail.com

Abstract

The Ban Nyale phenomenon along the southern coast of Lombok Island represents one of
the most compelling biocultural events in Indonesia. This tradition emerges as a cultural
response to the annual mass appearance of marine worms, locally known as “nyale worms”
by the Sasak people, the indigenous inhabitants of Lombok Island. This study aims to
describe nyale worms as a biocultural entity by integrating perspectives from marine ecology,
traditional knowledge, and ritual practice. The research employs a literature review and direct
field observations conducted in coastal areas of Kuta, Seger, Tanjung Aan, and surrounding
sites between 2023 and 2025. The findings indicate that the emergence of the nyale worms
is a natural mass-spawning cycle that, in turn, constructs cultural values expressed through
meaningful legends, ritual practices, and local identity. Ecologically, nyale worms play an
important role in nutrient cycling and trophic dynamics in intertidal ecosystems. Culturally,
they function as a medium of social cohesion, a symbol of traditional ecological knowledge,
and a marker of the agrarian calendar. This study emphasizes that the conservation of nyale
worms cannot be separated from both ecological and cultural contexts. Therefore, a
biocultural management approach is required to ensure the sustainability of local traditions,
marine ecosystems, and the cultural identity of coastal communities in Lombok.

Keywords: Bau Nyale; Coastal ecology; Coastal conservation; Ethnobiology; Polychaetay Sasak people.

Abstrak

Fenomena Ban Nyale di pesisir selatan Pulau Lombok merupakan salah satu peristiwa bio-
kultural paling menarik di Indonesia. Tradisi ini muncul sebagai respons budaya terhadap
kemunculan tahunan massal cacing laut yang disebut “cacing nyale” oleh masyarakat Sasak,
suku asli Pulau Lombok. Kajian ini bertujuan mendeskripsikan cacing nyale sebagai entitas
bio-kultural dengan memadukan perspektif ekologi laut, pengetahuan tradisional, dan praktik
ritual masyarakat. Metode yang digunakan mencakup studi literatur dan observasi langsung
di kawasan pesisir Kuta, Seger, Tanjung Aan, dan sekitarnya pada periode 2023—-2025. Hasil
kajian menunjukkan bahwa fenomena kemunculan cacing nyale merupakan siklus alami
pemijahan massal (wass spawning) yang mampu mengkonstruksi nilai budaya melalui legenda
sarat makna, praktik ritual, serta identitas lokal. Secara ekologis, cacing nyale memegang
peran penting dalam siklus nutrien dan jaringan trofik di wilayah intertidal. Secara budaya,
hewan ini berperan sebagai medium kohesi sosial, simbol pengetahuan tradisional, dan
penanda kalender agraris. Kajian ini menegaskan bahwa pelestarian cacing nyale tidak dapat
dipisahkan dari konteks ekologis dan kultural secara bersamaan. Karena itu, diperlukan

Page | 147


mailto:irsyad.ghafari@gmail.com

Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)

pendekatan pengelolaan berbasis bio-kultural (biocultural approach) untuk mendukung
keberlanjutan tradisi, ekosistem, dan identitas masyarakat pesisir Pulau Lombok.
Kata kunci: Ban Nyale; Ekologi pesisir; Etnobiologi; Konservasi pesisir; Polychaeta; Suku Sasak.

1. PENDAHULUAN

Fenomena kemunculan cacing nyale setiap tahun di pesisir selatan Pulau Lombok merupakan
contoh menarik tentang keterhubungan antara proses biologis di alam dan konstruksi sosial budaya
masyarakat Sasak. Secara biologis, kemunculan cacing nyale secara massal sebenarnya merupakan suatu
peristiwa pemijahan massal yang sangat langka dan dipengaruhi oleh berbagai faktor lingkungan, seperti
siklus bulan, suhu perairan, arus, angin musiman, serta kondisi substrat pantai. Ketika seluruh kondisi
ckologis terpenuhi, jutaan cacing nyale naik ke permukaan secara serentak untuk bereproduksi.
Kemunculan ini menghasilkan fenomena visual yang mencolok sekaligus menjadi agenda tahunan yang
dinantikan masyarakat Sasak, terutama yang tingeal di pesisir selatan pulau. Tradisi menangkap dan
merayakan kemunculan cacing nyale dikenal luas sebagai Bax Nyale, yang secara harfiah berarti
“menangkap cacing nyale” (Jekti et al., 1993; Bachtiar & Bachtiar, 2019).

Ban Nyale bukan sekadar aktivitas mengambil cacing untuk dikonsumsi, tetapi telah terintegrasi
dengan dimensi mitologi, tradisi lisan, ritual keagamaan, pola migrasi masyarakat, pengetahuan ekologis
lokal, serta ekspresi identitas komunal. Tradisi ini menjadi salah satu bentuk praktik budaya yang
diwariskan lintas generasi, di mana memori kolektif masyarakat terus dipelihara melalui cerita rakyat,
pengalaman empiris, dan pengelolaan ruang pesisir secara tradisional. Oleh karena itu, dalam hal ini cacing
nyale bukan hanya sebagai sumber daya biologi, tetapi juga sebagai penanda sejarah, simbol moral, objek
ritual, serta instrumen untuk menjaga kesinambungan pengetahuan lokal. Hal ini menunjukkan bahwa
keberadaan cacing nyale tidak dapat dipahami hanya sebagai organisme liar di alam, melainkan harus
ditempatkan dalam konteks hubungan ekologis—kultural yang kompleks.

Konsep bio-kultural menjadi relevan untuk menjelaskan interaksi timbal balik antara sistem biologis
dan sistem budaya terkait cacing nyale. Di satu sisi, keberadaan cacing nyale ditentukan oleh proses
ckologis yang dapat diukur dan dijelaskan secara ilmiah: pola pemijahan, siklus hidup, dinamika ekosistem
intertidal, serta ketergantungan terhadap faktor lingkungan tertentu. Di sisi lain, masyarakat Sasak
memaknai kemunculan mereka melalui narasi legenda sakral, kalender adat, aturan non-formal mengenai
waktu penangkapan, hingga rangkaian ritual yang menjadi bagian dari tradisi Bax# Nyale. Interaksi tersebut
menghasilkan dampak sosial yang nyata: masyarakat dari berbagai daerah berkumpul di titik-titik
pemijahan utama cacing nyale, pasar tradisional berubah secara musiman, aktivitas ekonomi meningkat,
serta ruang pesisir menjadi arena interaksi komunal dan ekspresi budaya (Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan, 1983). Dengan demikian, cacing nyale dan tradisi budaya masyarakat Sasak saling terkait

dan tidak dapat dipisahkan satu sama lain.

Page | 148



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional
Volume 1 (2025)

Dengan demikian, cacing nyale tidak dapat dipandang semata-mata sebagai organisme laut, tetapi
juga sebagai simbol budaya yang lahir dari pemaknaan ekologis dan diterjemahkan ke dalam praktik sosial.
Hubungan antara cacing nyale dan masyarakat Sasak merepresentasikan keterkaitan antara manusia,
pengetahuan tradisional, dan lingkungan alam. Guna mempertegas hal tersebut, tulisan ini bertujuan
mendeskripsikan cacing nyale sebagai entitas bio-kultural dengan memadukan perspektif ekologi laut,

pengetahuan tradisional, dan praktik ritual terkait di masyarakat.

2. METODOLOGI

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi literatur dan observasi langsung di
kawasan pesisir selatan Lombok. Studi literatur mencakup publikasi daring, dokumen pemerintah daerah,
catatan etnografi, serta dokumen-dokumen lain yang relevan mengenai aspek biologi dan ekologi, serta
tradisi dan pemaknaan budaya oleh masyarakat Suku Sasak terkait cacing nyale.

Observasi lapangan dilakukan secara oportunistik pada beberapa lokasi pesisir tempat munculnya
cacing nyale, yang meliputi Pantai Kuta, Mandalika, Seger, Aan, dan Gerupuk (Gambar 1). Observasi
mencakup pengamatan kondisi fisik habitat intertidal secara langsung, penggunaan citra satelit untuk
mendukung observasi, pengamatan terhadap partisipasi dalam festival Bax Nyale (tahun 2023-2025), dan
dokumentasi aktivitas sosial masyarakat di sekitar lokasi saat festival berlangsung. Observasi dilakukan
tanpa intervensi, dengan tujuan memahami pengalaman empiris masyarakat dalam memaknai fenomena
ini.

116°16'12°E 116%1724"E 116°18'36"E 116"19'48°E 116°2100"E 116°22'12"E

8°5248"S
S.81.2%.8

Pulau Lombok

O
Legenda
Titik observasi

8%400"S
S.00v5.8

o A - . '
» 2 91
- W, A ” .
o e fe O greremrm
|

Pantai Mandalika %

-~ N

.\ b

4

8%512°S
S.21.5%8

Samudera Hindia

8°624"S
S.529%8

116°16'12°E 116%1724'E 116°18'36"E 116"1948°E 1162100°E 1162212°E
Gambar 1. Lokasi observasi lapangan tersebar di sekitar kompleks Kawasan Ekonomi Khusus (KEK)
Mandalika.

Page | 149



Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)

Analisis dilakukan secara deskriptif-kualitatif, dengan menekankan pada identifikasi hubungan
antara aspek biologis cacing nyale dengan konstruksi sosial-budaya masyarakat Sasak. Data dibandingkan
secara triangulatif antara teks ilmiah, narasi tradisional, dan temuan lapangan untuk memastikan
konsistensi penafsiran.
3. HASIL DAN PEMBAHASAN
3.1 Aspek Bioekologi Cacing Nyale

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa cacing nyale termasuk dalam kelompok cacing laut dari
kelas Polychaeta, yang dicirikan dengan kehadiran parapodia (tonjolan berpasangan pada setiap segmen
tubuh) dan sefae (rambut-rambut halus berfungsi untuk bergerak dan menggenggam substrat). Di Pulau
Lombok, identifikasi awal menunjukkan bahwa cacing nyale terdiri dari beberapa genus, terutama Eunice,
Lysidice, dan Dendronereides, dengan kemungkinan adanya genus lain yang berasosiasi erat dengan habitat
terumbu karang (Jekti dkk., 1993; Bachtiar & Odani, 2021). Berdasarkan Fauchald (1977), Eunice dan
Lysidice termasuk famili Eunicidae, dengan karakter utama berupa lima antena dan setae komposit pada
Eunice, serta tiga antena pada Lysidice. Adapun Dendronereides berasal dari famili Nereidae, sehingga

morfologinya jelas berbeda (Gambar 2).

% \‘%"‘w&%h,

Ak b
iz:.‘);, y '{\
(1))t 11§ S
g 5

o
Gambar 2. Perbedaan morfologi genus A) Eunice, B) Lysidice, dan C) Dendronereides.

Hasil observasi lapangan dan analisis citra satelit menunjukkan bahwa kawasan intertidal di pesisir
selatan Lombok didominasi oleh hamparan terumbu karang (reef flaf) berbatu dan tertutup lapisan alga
(algal mat) yang sangat luas, terutama pada Pantai Kuta, Seger, Aan, dan Gerupuk (Gambar 3). Habitat ini
menyediakan struktur berpori dengan sumber makanan betrlimpah guna menunjang kehidupan
polychaeta pembuat liang. Merujuk Casper (1984) dan Rouse (2000), anggota genus Ewnice, ysidice, dan
Dendronereides umumnya hidup dengan membangun liang atau saluran pada substrat keras (karang mati,
batu kapur, dan pecahan karang). Mereka bersifat detritivor dan herbivor mikroalga, sehingga memainkan
peran penting dalam siklus nutrien pada ekosistem terumbu karang. Dominasi populasi polychaeta pada
substrat karang hidup dan mati mengindikasikan peran ekologis mereka yang krusial sebagai organisme

penghubung antara produsen primer (alga) dengan tingkat trofik di atasnya.

Page | 150



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional
Volume 1 (2025)

&
y £
&
y ¢
Q Pantai Mandalika
<
Kode warna T G ¥ %
I Karang/alga j > i
Lapisan mikroalga = N i 2 R ¥
. QO™ e $~ # L
. Batuan P TS g \, ’)’, ;; =4 <
mer oYy [ L >
)

Gambar 3. Citra satelit Allen Coral Atlas (2025) menunjukkan dominasi tutupan substrat karang dan
batuan dengan lapisan alga di pesisir selatan Pulau Lombok, dimana gambar inset menunjukkan kondisi
substrat di lokasi pemijahan cacing nyale (Pantai Mandalika) pada saat surut maksimal.

Siklus hidup cacing nyale unik. Membandingkan dengan cacing serupa seperti cacing laor (di
Maluku) dan palola (di Samoa) yang lebih banyak diteliti, dapat disimpulkan bahwa siklus hidup cacing
nyale kemungkinan melibatkan transformasi yang drastis pada aspek morfologi dan fisiologi mereka.
Secara umum, tubuh cacing nyale terdiri atas bagian kepala (prostominm dan peristomium), badan bersegmen
(metastominm), dan ekor (pygidinm) (Gambar 4). Menjelang pemijahan, sebagian segmen tubuh akan
mengalami perubahan menjadi jaringan reproduktif yang berisi gamet (sel reproduksi). Pada cacing nyale,
ini ditandai dengan warna bagian tersebut yang mengalami perubahan. Umumnya gamet betina berwarna
hijau dan gamet jantan berwarna coklat. Bagian yang berubah ini disebut epitoki, suatu bagian modifikasi
khusus, bersifat rapuh dan ditujukan untuk kemudahan reproduksi eksternal (Woodworth, 1903; Casper,

1984; Rouse, 2000; Bachtiar & Bachtiar, 2019).

Page | 151



Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)

L

-,
uumrrm 3

Badan
bersegmen

TEs

ﬁ\w?

Epitoki

Gambar 4. A) Bagian-bagian tubuh cacing nyale, berdasarkan morfologi dasar cacing palola (Eunice

viridisi); B) bentuk tubuh cacing palola dewasa sebelum matang (atas) dan telah matang gamet (bawah).

3.2 Bau Nyale: Tinjauan Singkat dari Perspektif IImiah dan Budaya

Peristiwa keluarnya cacing nyale dari liangnya secara massal dan serempak pada malam Bax Nyale
sebenarnya merupakan peristiwa pemijahan massal (wass spawning). Fenomena ini merupakan strategi
alamiah untuk meningkatkan peluang keberhasilan reproduksi melalui pelepasan individu-individu
matang gamet secara bersamaan ke kolom air. Meskipun pemijahan cacing nyale dilaporkan terjadi di
berbagai lokasi pesisit di Pulau Lombok, konsentrasi kemunculan yang paling melimpah hingga
membentuk kerumunan (swarming) tercatat hanya terjadi di kawasan pesisir selatan (lihat Jekti et al., 1993).
Hal ini memperkuat dugaan bahwa kelimpahan cacing nyale berkaitan erat dengan dominasi substrat
terumbu karang dengan tutupan alga yang luas pada wilayah tersebut sebagai habitat utama.

Peristiwa pemijahan cacing nyale berlangsung serentak dalam rentang waktu yang singkat,
umumnya pada Februari-Maret, dan terjadi sekali atau dua kali dalam satu tahun. Secara ilmiah,
sinkronisasi pemijahan tersebut dipengaruhi oleh berbagai faktor, antara lain fase bulan, dinamika fase
bulan, oseanografi, fotoperiodisasi matahari, karakteristik geografis lokal, serta sinyal biokimia yang
spesifik dan hanya muncul pada periode pemijahan (Casper, 1984; Rouse, 2000; Bachtiar & Odani, 2021;
Mahrup dkk., 2021). Tanggal pemijahan massal cacing nyale bahkan sudah dapat diprediksi secara akurat
menggunakan kalender lunar (Bachtiar & Bachtiar, 2019; Bachtiar & Odani, 2021).

Sejalan dengan pengetahuan ilmiah tersebut, masyarakat Sasak juga sejak dahulu sudah memiliki
cara untuk memprediksikan hari pemijahan cacing nyale, yaitu melalui penggunaan kalender romwof Sasak

dalam majelis adat yang disebut Sangkep Warige (Zulhadi, 2018; Sudirman & Ghaftari, 2025). Masyarakat

Page | 152



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional
Volume 1 (2025)

Sasak meyakini bahwa pemijahan massal cacing nyale terjadi setiap tahun pada kisaran Februari—Maret,
tepatnya pada tanggal 18 hingga 20 bulan ke-10 dari penanggalan tradisional Sasak (Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan, 1983; Zulhadi, 2018). Berdasarkan wawancara lapangan, masyarakat juga
menyadari bahwa cacing nyale dapat muncul untuk memijah massal sebanyak satu atau dua kali dalam
setahun. Mereka meyakini apabila cacing nyale muncul sekali dalam setahun, jumlahnya cenderung sangat
besar dan disebut Nyal Tumpah. Akan tetapi, jika cacing nyale muncul dua kali, kemunculan pertama
dikenal sebagai Nyale Tunggak dan kemunculan kedua disebut Nyale Poto. Masyarakat mempercayai bahwa
jumlah Nyale Tunggak biasanya lebih melimpah.

Wawancara informal dengan masyarakat setempat juga menunjukkan bahwa terdapat beberapa
indikator ekologis tradisional dikaitkan oleh orang Sasak dengan kemunculan cacing nyale, yaitu:

1. Arah angin — Angin barat atau barat daya dianggap “tidak baik” bagi kemunculan cacing nyale.
Masa akhir dari angin tersebut sering diinterpretasikan sebagai tanda mendekatnya waktu untuk Bax
Nyale.

2. Kondisi laut — Ombak yang tenang dipandang sebagai indikator kemunculan cacing nyale dalam
jumlah besar.

3. Fase bulan — Siklus bulan purnama dipahami sebagai indikator utama, khususnya purnama kedua
menurut perhitungan tradisional Sasak.

4. Suhu lebih sejuk dan banyak hujan — Ini terkait dengan pertanda kemunculan cacing nyale dalam
jumlah besar, dan juga pertanda hasil panen setelahnya akan sangat bagus.

Informasi ini menunjukkan adanya pengetahuan ekologis lokal yang diwariskan secara turun-
temurun dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari, yang diperoleh melalui pengalaman empiris dari
generasi ke generasi. Meskipun hasil wawancara dengan masyarakat setempat menunjukkan bahwa
mereka masih banyak yang meyakini cacing nyale berperilaku seperti itkan—datang secara musiman dan
tidak tinggal di substrat—mayoritas pemahaman mereka tetap memperlihatkan adanya wawasan ekologis
tersendiri yang relatif konsisten dengan temuan ilmiah terkait siklus reproduksi polychaeta. Dengan
demikian, Bax Nyale tidak hanya dapat dipahami sebagai fenomena ekologis, tetapi juga sebagai konstruksi
budaya yang dilandasi oleh hubungan empiris antara manusia dan lingkungan pesisirnya.

3.3  Praktik Bau Nyale sebagai Ritus Kolektif dan Identitas Budaya
Hasil tinjauan budaya menunjukkan bahwa terdapat beragam kisah menarik yang masyarakat Sasak

yakini sebagai asal-usul cacing nyale. Secara umum, kisah yang paling masyhur adalah bahwa cacing nyale

merupakan jelmaan dari putri Mandalika, yang nama tersebut juga berkaitan dengan tempat dimana
testival Bau Nyale berpusat. Jabaran kisah yang diyakini masyarakat sebagai asal-usul cacing nyale

sebagaimana disajikan pada Tabel 1.

Page | 153



Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)

Tabel 1. Beragam versi kisah asal-usul cacing nyale yang beredar di masyarakat

Referensi Kisah ~ Daerah Deskripsi Kisah
Penyebaran Kisah
Penuturan Kec. Jonggat dan Kisah ini merupakan versi yang paling populer dan diyakini

masyarakat  dari Kec. Pujut (Desa secara luas oleh penduduk Pulau Lombok hingga hari ini.

Jonggat, Sengkol, Sengkol, Rembitan, Diceritakan bahwa dahulu hiduplah seorang putri yang

Pujut, Kuta dan Kuta, Prabu, dan sangat cantik dari kerajaan kuno Eberu atau Tonjang

sekitarnya  (Kab. sekitarnya) Beru’, bernama Putri Mandalika. Kecantikannya membuat

Lombok Tengah) banyak bangsawan dan pangeran dari berbagai kerajaan
ingin mempersuntingnya. Untuk mencegah pertumpahan
darah akibat perebutan dirinya, la memutuskan
mengorbankan diri dengan menceburkan diri ke laut.
Konon, keputusan ini dibuat setelah sang putri
mendapatkan ilham gaib saat bertapa di sebuah bukit di
pesisir selatan. Sebelum melompat, sang putri berpesan
bahwa dirinya adalah “milik semua” dan tidak dapat
memilih satu pun di antara para pangeran. Setelah sang
putri menceburkan diri, masyarakat percaya bahwa
tubuhnya menjelma menjadi nyale. Sejak saat itu,
penduduk setempat mengumpulkan cacing nyale setiap
tahun, yang diyakini sebagai bentuk kasih sayang sang putri
yang sama besarnya kepada semua.

Kutipan dari Kab. Lombok Dikisahkan bahwa pada masa lampau hidup seorang putri
dokumen Tengah, terutama di  yang sangat cantik dari  kerajaan kuno Eberu.
Departemen Kec. Jonggat dan Kecantikannya menyebabkan ia diperebutkan oleh banyak
Pendidikan ~ dan Kec. Pujut bangsawan dan pangeran dari kerajaan-kerajaan lain.
Kebudayaan Persaingan itu menimbulkan kegelisahan bagi sang putri
(1983) dan Santosa dan keluarganya, karena mercka khawatir perebutan
(2017) tersebut akan berujung pada pertumpahan darah. Untuk

mencegah konflik, sang putri secara diam-diam menyusun
rencana dan mengambil keputusan ekstrem: ia memilih
untuk berkorban agar tidak ada satu pun bangsawan atau
pangeran yang mendapatkannya. Secara diam-diam, putri
itu menyusun rencana. Sang putri, yang ingin menikmati
masa remajanya untuk terakhir kalinya meminta ijin
belangon ~(bertamasya) ke Pantai, dan berjanji akan
mengumumkan pilihannya di sana. Pada hari yang
ditentukan, tekad sang putri telah bulat. Di hadapan para
bangsawan, pangeran, dan masyarakat yang hadir, ia
menceburkan diri ke laut yang sedang pasang. Tidak ada
seorang pun yang dapat menolongnya karena kondisi laut
kala itu sangat ganas. Setelah ombak mereda, keluarga
kerajaan dan masyarakat menyusuri pesisir, sampai
akhirnya menemukan sebuah batu dengan tanda yang
diyakini bekas jatuhnya sang putri. Pada saat yang
bersamaan, muncul pula cacing laut dalam jumlah sangat
banyak. Masyarakat kemudian beramai-ramai
mengumpulkannya karena diyakini merupakan jelmaan
dari sang Putri.

Kutipan dari Kab. Lombok Dikisahkan bahwa pada masa Pulau Lombok masih berdiri
dokumen Timur (Kec. Sakra, Kerajaan-kerajaan kecil, hiduplah seorang putri cantik
Departemen Kec. Jerowaru, dan bernama Denda Sukadana. Kecantikan tersohor hingga
Pendidikan ~ dan dilamar oleh delapan pangeran dari delapan kerajaan yang

Page | 154



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional

Volume 1 (2025)

Referensi Kisah ~ Daerah Deskripsi Kisah
Penyebaran Kisah
Kebudayaan sekitarny) dan masih bersaudara. Karena semua pelamar adalah kerabat

(1983) dan Santosa
(2017)

Kutipan dari
dokumen
Departemen
Pendidikan ~ dan
Kebudayaan

(1983) dan Santosa
(2017)

sebagian Kec. Pujut

Kab. Sumbawa
Barat,  khususnya
Kec. Taliwang

dekat, memilih salah satunya dikhawatirkan memicu
perang, sementara tidak memutuskan apa pun juga
menimbulkan kegelisahan. Berbagai permintaan mustahil
yang diajukan sang putri—termasuk  menangkap
menjangan putih—justru berhasil dipenuhi para pangeran.
Akhirnya, Putri Denda Sukadana meminta mereka
berkumpul di sebuah batu karang tinggi di pantai selatan
sebelum fajar. Ketika para pangeran tiba, sang putri telah
menjatuhkan diri ke laut, dan rambutnya diyakini
menjelma menjadi ribuan cacing laut yang belum pernah
mereka kenal. Para pangeran memahami bahwa
“penjelmaan” itu merupakan cara adil bagi mereka untuk
“memperoleh” sang putri bersama-sama, lalu mereka
menangkap cacing tersebut dan pulang dengan perasaan
puas. Sejak saat itu, setiap tahun pada waktu yang diyakini
sebagai saat putri terjun ke laut, masyarakat Sasak ramai-
ramal mendatangi pantai untuk menangkap cacing nyale,
dan tradisi ini terus diwariskan hingga kini.

Dikisahkan bahwa cacing nyale berasal dari sorban Nabi
Adam yang terthempas angin ke laut. Sorban tersebut
terseret gelombang hingga hancur dan benang-benangnya
berubah menjadi cacing nyale yang kemudian digemari
keturunan Nabi Adam. Kisah ini diperkirakan muncul
setelah masyarakat mengenal Islam. Narasi tersebut
dipahami sebagai cara budaya untuk “menghalalkan”
konsumsi cacing nyale, yang bentuknya menyerupai cacing
ataupun kelabang dan sempat diragukan kehalalannya
menurut pandangan sebagian ahli agama. Karena
kegemaran masyarakat terhadap cacing nyale telah
mengakar sejak lama, musim penangkapannya bahkan
membuat aktivitas bertani dan berladang ditinggalkan
sementara.

Merujuk pada catatan dari dokumen Departemen Pendidikan dan Kebudayaan (1983), tampaknya

pada masa lalu masyarakat Sasak menangkap cacing nyale setidaknya dalam dua kali percobaan.

Percobaan pengambilan tersebut dapat dibedakan antara jelo bojag (hari percobaan) dan jelo tumpah (hati

keluarnya). Masing-masing jatuh pada tanggal 19 dan 20 bulan ke-10 dalam Kalender Sasak. Hari

percobaan diadakan untuk mengantisipasi kekeliruan dalam menentukan hari dan tanggal yang tepat bagi

keluarnya cacing nyale. Upaya ini diperlukan karena perhitungan para kyai dan tetua adat tidak selalu

benar dan tepat, mengingat pada masa lampau perhitungan tersebut tidak selalu menggunakan catatan

tertulis. Karena itu, tidak jarang cacing nyale keluar lebih banyak pada hari percobaan daripada pada hari

tumpahnya.

Hasil observasi selama tiga kali festival Bax Nyale (2023-2025) menunjukkan bahwa tradisi

percobaan pengambilan seperti ini masih dilakukan oleh masyarakat, setidaknya di wilayah pesisir selatan

Page | 155



Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural (Ghafari, H. Suditman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)
Kab. Lombok Tengah, seperti Pantai Kuta, Mandalika, dan Seger. Hal ini menunjukkan bahwa sistem
penanggalan tradisional masih hidup dan dijalankan berdampingan dengan penjadwalan resmi
pemerintah daerah, serta memperlihatkan adanya negosiasi dinamis antara pengetahuan adat, kondisi
ekologi, dan agenda pariwisata modern. Selain itu, praktik ini juga memperlihatkan bahwa masyarakat
tetap menjadikan tanda-tanda alam (fase bulan, kondisi pasang surut, dan cuaca) sebagai acuan utama
untuk menentukan waktu yang dianggap “paling tepat” untuk memperoleh nyale dalam jumlah besar.
Ditinjau dari segi adaptasi sosial budaya, tradisi ini bukan sekadar kegiatan seremonial, tetapi juga
merupakan bentuk pengetahuan ekologis lokal dan identitas budaya yang diwariskan lintas generasi,
menunjukkan kontinuitas budaya sekaligus kemampuan adaptasi terhadap perubahan konteks sosial
(Berkes et al., 2000; Munawaroh & Utwanto, 2025).

Observasi selama perayaan Bax Nyale menunjukkan sejumlah elemen budaya yang khas, yaitu:

1. Banyak masyarakat rela meninggalkan pekerjaan dan aktivitas sehari-hari demi mengikuti perayaan
Bau Nyale. Khusus bagi masyarakat yang bermata pencaharian sebagai petani atau peladang, hasil
tangkapan cacing nyale tidak seluruhnya dikonsumsi, tetapi juga diolah menjadi bubus (pupuk) yang
diyakini dapat menyuburkan lahan pertanian dan mendatangkan hasil panen yang melimpah.

2. Terdapat penggunaan doa dan ritual adat sederhana oleh sebagian masyarakat sebelum turun ke
laut, misalnya beserzbeq (mengusap dahi) anggota keluarga yang tidak ikut mengambil cacing nyale
sebagai bentuk perlindungan dari mara bahaya atau kemungkinan &eterzug (ditempeli makhluk halus
atau penyakit).

3. Penyampaian cerita rakyat oleh para sesepuh kepada anak-anak merupakan sarana penting dalam
mentransmisikan pengetahuan lokal, yang biasanya dilakukan melalui pertunjukan wayang pada
malam hari. Berdasarkan pengalaman penulis, tradisi ini masih diselenggarakan secara besar-
besaran hingga Bax Nyale tahun 2020. Namun sejak festival kembali dilaksanakan pada tahun 2022
pascapandemi Covid-19, pertunjukan wayang tidak lagi dipentaskan. Kegiatan tersebut
kemungkinan tetap berlangsung, tetapi dalam skala lebih kecil di tingkat desa.

4. Terdapat aktivitas komunal di pantai sejak tengah malam hingga dini hari sebagai bentuk partisipasi
sosia. Namun, dalam dua tahun terakhir (2024-2025) terlihat adanya pergeseran, di mana
masyarakat cenderung hanya hadir pada hari puncak perayaan. Hal ini berbeda dengan praktik
sebelumnya yang terdokumentasi dengan baik, ketika warga telah mendirikan tenda dan berkumpul
di lokasi dua hari sebelum acara utama berlangsung (lihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan
(1983); Bachtiar et al. (2016); Santosa (2017)).

Dari sudut pandang antropologi budaya, Bax Nyale dapat dikategorikan sebagai ritus agraris—
maritim yang memadukan pemaknaan religius, solidaritas sosial, dan hubungan simbolik dengan sumber
daya alam. Meskipun praktiknya mengalami sejumlah pergeseran dalam beberapa tahun terakhir, tradisi
Ban Npyale tetap berfungsi sebagai penanda kalender sosial yang menstrukturkan waktu komunal,

memperkuat kohesi kelompok, serta menjaga memori budaya lintas generasi. Pemaknaan serupa juga

Page | 156



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional
Volume 1 (2025)
ditemukan pada berbagai kebudayaan Austromelanesia yang memiliki tradisi mengumpulkan cacing laut
pada periode pemijahan tertentu, seperti Palola Harvest di sejumlah kepulauan Pasifik (Woodworth, 1903;
Casper, 1984; Kelso et al., 2023), Timba Laor di Maluku (Rumphius, 1999; Mahulette, 2020), dan Mez:
Festival di Timor Leste (dos Santos, 2025).
3.4 Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural

Secara keseluruhan, hasil observasi dan studi literatur menunjukkan bahwa cacing nyale tidak hanya
dipahami sebagai faktor penting dalam tradisi ritual tahunan, melainkan sebagai entitas bio-kultural yang
merekatkan dimensi ekologi laut dan konteks sosial budaya masyarakat Sasak. Narasi asal-usul yang
beragam, mekanisme penanggalan tradisional, hingga kehadiran ritual, cerita rakyat, dan aktivitas kolektif
di pesisir mengilustrasikan bagaimana cacing nyale diposisikan sebagai organisme hidup di dalam sistem
pengetahuan lokal. Dalam kerangka ini, cacing nyale bukan sekadar organisme biologis yang muncul
secara musiman, tetapi juga bagian penting dari kearifan lokal (local wisdom), simbol identitas dan medium
pewarisan nilai yang menghubungkan manusia dengan lingkungannya (Gambar 5). Pemahaman bio-
kultural ini juga memberikan landasan penting untuk membaca Bax Nyale sebagai tradisi yang tidak pernah

berdiri sendiri dan terus dinegosiasikan antara adat, ekologi, dan dinamika sosial kontemporer.

Gambar 5. Konseptualisasi nyale sebagai entitas bio-kultural yang merekatkan dimensi bioekologi laut

dan social-budaya masyarakat Sasak.

Hal tersebut sejalan dengan perspektif dalam etnobiologi yang menekankan bahwa pengetahuan
ekologis tradisional berkembang melalui interaksi panjang antara manusia, organisme, dan habitatnya.
Berkes et al. (2000) menyebutnya sebagai #raditional ecological knowledge, yaitu sistem pemahaman ekologis
berbasis pengalaman yang diwariskan lintas generasi dan terus beradaptasi dengan kondisi sosial serta
lingkungan yang berubah. Maffi (2005) menggunakan istilah biocultural diversity untuk menjelaskan
keterkaitan antara keanekaragaman hayati, praktik budaya, bahasa, dan identitas lokal sebagai suatu

kesatuan yang saling menopang. Konsep tersebut dipandang penting dalam konteks masa kini untuk

Page | 157



Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)
memahami hubungan manusia dengan alam serta mendukung praktik-praktik konservasi berbasis
masyarakat (Maffi, 2005; Elands et al., 2019). Dalam konteks masyarakat pesisir tradisional, hal ini
menunjukkan bahwa pengetahuan ekologis lokal sering terintegrasi dalam kalender ritual, mitologi,
musim panen, dan sistem sosial mereka (Hiwasaki et al., 2014; Kelso et al., 2023), sehingga sangat penting
untuk memastikan keberlanjutan praktik tradisionalnya sebagai salah satu elemen penting pengelolaan
sumber daya laut berbasis masyarakat.

Dengan demikian, studi ini menegaskan bahwa eksistensi dan kelestarian nyale harus diberikan
perhatian yang memadai dalam upaya konservasi lingkungan, pendokumentasian, dan revitalisasi
pengetahuan tradisional masyarakat Sasak. Dengan cara pandang tersebut, integrasi antara aspek biologis
dan kultural diharapkan dapat menjadi dasar bagi pengembangan kajian lanjutan sekaligus rekomendasi
pelestarian tradisi serta ekosistem laut yang lebih kontekstual, partisipatif, dan berperspektif masyarakat

lokal di Pulau Lombok.

4. KESIMPULAN

Cacing nyale merupakan entitas bio-kultural yang tidak dapat dipandang secara biologis saja sebagai
jenis cacing laut, tetapi juga merupakan faktor konstruksi pengetahuan dan tradisi budaya masyarakat
Sasak. Secara ekologis, cacing nyale berperan dalam dinamika nutrien dan rantai makanan di zona pesisir
intertidal. Secara budaya, organisme ini hadir sebagai simbol mitologis dan medium pewarisan identitas
sosial. Temuan studi ini menegaskan bahwa pendekatan bio-kultural relevan untuk memahami dan
melestarikan cacing nyale. Hal ini karena, aspek biologi, ekologi, narasi lokal, praktik ritual, dan
pengetahuan tradisional saling berkelindan serta tidak dapat dipisahkan. Dengan demikian, pelestarian
cacing nyale dan tradisi Ba# Nyale memerlukan strategi berbasis ekologi dan budaya secara bersamaan

agar keberlanjutan tradisi, ekosistem, dan identitas masyarakat pesisir Pulau Lombok dapat lestari.

UCAPAN TERIMA KASIH
Penulis menyampaikan terima kasih kepada masyarakat yang telah bersedia memberikan informasi
melalui wawancara dan berbagi pengalaman terkait tradisi Ba# Nyale. Dukungan dan keterbukaan mereka

sangat membantu dalam penyusunan kajian ini.

PERNYATAAN KONFLIK KEPENTINGAN

Penulis menyatakan bahwa tidak terdapat konflik kepentingan dalam penelitian ini. Seluruh proses
pengumpulan data, analisis, dan pelaporan hasil dilakukan secara independen tanpa pengaruh dari pihak
mana pun, baik lembaga, individu, maupun sponsor. Seluruh istilah, data, dan penyebutan kelompok
masyarakat dalam artikel ini disajikan secara netral dan tidak bermaksud menyinggung atau

mendiskriminasi suku, agama, etnis, maupun kelompok mana pun.

Page | 158



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional
Volume 1 (2025)

DAFTAR PUSTAKA

Bachtiar, 1., & Bachtiar, N. T. (2019). Predicting spawning date of nyale worms (Eunicidae, Polychaeta)
in the southern coast of Lombok Island, Indonesia. Biodiversitas, 20(4), 971-977.
doi:10.13057/biodiv/d200406

Bachtiar, 1., Hakim, 1. 1., Japa, L., & Pradjoko, E. (2016). Kajian Potensi Dampak Pembangunan Danan di
Distrik the Lagoon Terbadap Komunitas Cacing Nyale di Mandalika Resort: Potensi Dampatk dan Rekomendasi.
Laporan Kemajuan 1Lembaga Penelitian Universitas Mataram untuk ITDC. Mataram: LPPM Universitas
Mataram.

Bachtiar, I., & Odani, S. (2021). Revisiting the spawning pattern of nyale worms (Eunicidae) using the
metonic cycle. Ilmn  Kelantan: Indonesian ~ Journal —of Marine  Sciences, 26(2), 87-94. doi:
10.14710/ik.ijms.26.2.87-94

Berkes, F., Colding, J., & Folke, C. (2000). Rediscovery of traditonal ecological knowledge as adaptive
management. Ecological Applications, 5, 1251-1262. doi:10.1890/1051-
0761(2000)010[1251:roteka]2.0.co;2

Casper, H. (1984). Spawning periodicity and habitat of the palolo worm Eunice viridis (Polychaeta:
Eunicidae) in the Samoan Islands. Marine Biology, 79, 229-2306.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. (1983). Bax Nyale di Iombok. Jakarta: Departemen Pendidikan
dan Kebudayaan.

dos Santos, Z. F. (2025). Culture and socio-economic changes and challenges of sea worm (Palola viridis)
— local name Meci in East Timor: Local knowledge and sustainable perspective from the Fataluku
community.  Journal  of  Environmental  Science  and — Agricultural  Research,  3(4), 1-11.
doi:10.61440/JESAR.2025.v3

Elands, B. H., Vierikko, K., Andersson, E., Fischer, L. K., Gongalves, P., Haase, D., Kowarik, 1., Luz, A.
C., Niemels, J., Santos-Reis, M., & Wiersum, K. F. (2019). Biocultural diversity: A novel concept
to assess human-nature interrelations, nature conservation and stewardship in cities. Urban Forestry
& Urban Greening, 40, 29-34. doi:10.1016/j.ufug.2018.04.006

Fauchald, K. (1977). The Polychaete Worms, Definitions and Keys to the Orders, Families and Genera. Los Angeles:
Natural History Museum of Los Angeles County.

Hiwasaki, L., Luna, E., Syamsidik, & Margal, J. A. (2014). Local and indigenous knowledge on climate-
related hazards of coastal and small island communities in Southeast Asia. Climatic Change, 128, 35—
56. doi:10.1007/s10584-014-1288-8

Jekti, D. S., Raskun, Sumarjan, Yulianti, E., Suryawati, H., Maswan, M., & Kastoro, W. (1993). Jenis-jenis
polychaeta di Pulau Lombok dan peristiwa Baunyale. Jurnal lmu-1lnn Perairan dan Perikanan Indonesia,
1(1), 21-32.

Kelso, N., Plunkett, G. M., Dovo, P., Ramik, D. M., Vusqal, C. B., Harrison, K. D., & Balick, M. J. (2023).
The palolo worm as a cornerstone of Pacific ecological time-reckoning. E#hnobiology 1etters, 14(1),
24-35. doi:10.14237/ebl.14.1.2023.1815

Matffi, L. (2005). Linguistic, cultural, and biological diversity. Annual Review of Anthropology, 29, 599-617.
doi:10.1146/annurev.anthro.34.081804.120437

Mahrup, Ma'shum, M., & Idris, M. H. (2021). Periodicity and exogenous factors in coincidence with
“Nyalé” (Palola viridis) swarming in Lombok. ASM Science Journal, 14(2), 49-56.

Mahulette, F. (2020). Traditionally catching and processing of Laor in Moluccas Islands. Local Wisdom,
12(2), 99-110. doi:10.26905/1w.v12i2.4078

Munawaroh, L., & Utwanto, U. (2025). Reviving agrarian culture through Memeden Gadhu Festival:
Sustaining ecological knowledge and farming traditions. Renas, 17(2), 155-162.

Rouse, G. W. (2000). Morphology & physiology. In P. L. Beesley, G. J. Ross, & C. J. Glasby, Fauna of
Australia - Volume 4A: Polychaetes & Allies The Southern Synthesis (p. Southern Synthesis). Townsville:
Commonwealth of Australia.

Rumphius, G. E. (1999). The Awmibonese Curiosity Cabinet. London: Yale University Press.

Santosa, D. B., Purna, I. M., Suryawati, C. 1., Sumarja, I. M., Prawitasari, R. R., & Jayanti, I. G. (2017).
Inventarisasi Karya Budaya Tradisi Ban Nyale di Provinsi Nusa Tenggara Barat. Badung: Balai Pelestarian
Nilai Budaya Bali.

Page | 159



Cacing Nyale sebagai Entitas Bio-Kultural (Ghafari, H. Sudirman, Fitrianti, Djumanto, Suyono, Nugroho)

Sudirman, H., & Ghafari, M. 1. (2025). Lombok dalam Garis Waktn. Yogyakarta: Hikam.

Woodworth, W. M. (1903). Preliminary report on the "Palolo" worm of Samoa, Eunice viridis (Gray). The
American Naturalist, 37(444), 875-881.

Zulhadi, H. (2018). Penentuan tanggal Bau Nyale dalam kalender rowot Sasak (analisis sosial budaya
adat). ‘Uliimuna: Jurnal Studi Keislaman, 4(2), 217-241. doi:10.36420/ju.v4i2.3503

Page | 160



