
Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 
 

Page | 161  

 

 

 

Model Kepemimpinan Humanistik Aswaja Sebagai Strategi 
Penguatan SDM dan Ketahanan Budaya Masyarakat Urban 

 
 

1Siti Nabilah, 2Susan Febriantina 3Intan Rizky Wulandari   
1 Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Nadlatul Ulama Indonesia (UNUSIA), Jakarta 

2 Fakultas Ekonomi dan Bisnis, Universitas Negeri Jakarta, Jakarta 
3 Fakultas Islam Nusantara, Universitas Nadlatul Ulama Indonesia (UNUSIA), Jakarta 

Corresponding Author: 1sitinabila@unusia.ac.id 
  
 

Abstract  
This research aims to formulate the leadership model and da'wah (Islamic propagation) 
patterns of K.H. Ahmad Zayadi Muhajir by examining the da'wah approaches he applied, 
the various challenges he faced, and the solutions he designed within a modern and culturally 
diverse urban environment. Furthermore, this study underscores the central role of ulamas 
(Islamic scholars) in preserving Islamic values and cultural heritage amidst continuous social 
change. Utilizing a qualitative approach based on field research, data collection was carried 
out through observation, in-depth interviews, and documentation sourced from primary and 
secondary data. The research findings indicate that K.H. Ahmad Zayadi Muhajir successfully 
incorporated Aswaja (Ahlus Sunnah wal Jama'ah) values, such as tawasuth (moderation) and 
tasamuh (tolerance), into the lives of urban communities through the pesantren (Islamic 
boarding school) education system. The distinctiveness of his da'wah is evident from its early 
process, which began in his youth through small halaqahs (study circles), which later 
developed into a pesantren with a significant role. The challenges encountered relate to the 
friction between global culture and local traditions, as well as a lack of understanding of 
aqidah (Islamic creed) among the younger generation. To address these issues, K.H. Ahmad 
Zayadi Muhajir implemented a personalized educational approach that balances spiritual and 
intellectual aspects 
Keywords: leadership; aswaja; cultural resilience; urban community 

 
 

Abstrak  
Penelitian ini bertujuan merumuskan model kepemimpinan dan pola dakwah K.H. Ahmad 
Zayadi Muhajir dengan mengkaji pendekatan dakwah yang ia terapkan, berbagai tantangan 
yang dihadapi, serta solusi yang ia rancang dalam lingkungan masyarakat perkotaan yang 
modern dan beragam secara budaya. Selain itu, studi ini menegaskan peran sentral ulama 
dalam menjaga kelestarian nilai-nilai keislaman dan warisan budaya di tengah perubahan 
sosial yang terus berlangsung. Melalui pendekatan kualitatif berbasis penelitian lapangan, 
pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi 
yang bersumber dari data primer dan sekunder. Temuan penelitian menunjukkan bahwa 
K.H. Ahmad Zayadi Muhajir berhasil memasukkan nilai-nilai Aswaja, seperti tawasuth 
(moderasi) dan tasamuh (toleransi), ke dalam kehidupan masyarakat kota melalui sistem 
pendidikan pesantren. Keistimewaan dakwah beliau tampak dari proses awal yang dimulai 

mailto:sitinabila@unusia.ac.id


Model Kepemimpinan Humanistik Aswaja …(Siti Nabilah, Susan F., Intan Rizky W.) 

Page | 162 

sejak muda melalui halaqah kecil, yang kemudian berkembang menjadi pesantren yang 
memiliki peran signifikan. Tantangan yang dihadapi berkaitan dengan gesekan antara budaya 
global dan tradisi lokal, serta kurangnya pemahaman akidah di kalangan generasi muda. 
Untuk menjawab persoalan tersebut, K.H. Ahmad Zayadi Muhajir menerapkan pendekatan 
pendidikan yang bersifat personal dan menyeimbangkan aspek spiritual dengan intelektual. 
Keywords: kepemimpinan; aswaja; ketahanan budaya; masyarakat urban. 

 

1. PENDAHULUAN  

Dalam lintasan perkembangan keagamaan di Indonesia, praktik Islam muncul dalam beragam aliran 

dan ekspresi. Salah satu yang memiliki pengaruh besar adalah Ahlussunnah Wal Jama’ah (Aswaja), yakni 

tradisi Islam yang merujuk pada ajaran Rasulullah SAW beserta para sahabatnya. Seiring pesatnya 

perkembangan wilayah perkotaan, dakwah Aswaja menghadapi tantangan yang semakin beragam, 

terutama terkait keragaman agama dan budaya yang menjadi ciri masyarakat urban. Penanaman 

pemahaman Islam kontemporer khususnya Aswaja kepada generasi penerus menjadi sangat penting, 

mengingat umat Islam menjadikan prinsip-prinsip etik sebagai fondasi moral mereka. Di tengah arus 

budaya Barat yang semakin luas, muncul kekhawatiran dari para orang tua bahwa anak-anak mereka dapat 

terpengaruh oleh ideologi yang tidak sejalan dengan nilai-nilai Islam. Di Indonesia, para ulama Nahdlatul 

Ulama (NU) memaknai ajaran KH. Hasyim Asy’ari sebagai langkah strategis untuk meneguhkan nilai-

nilai tawasuth (moderasi), tasamuh (toleransi), tawazzun (keseimbangan), dan ta’addul (keadilan) sebagai 

inti dari praktik Aswaja. 

Dengan perkembangan ilmu pengetahuan yang sangat cepat dalam berbagai bidang, upaya 

mengkaji kembali ajaran Ahlussunnah Wal Jama’ah dari beragam sudut pandang menjadi semakin 

penting. Pendekatan ini bertujuan agar warga Nahdliyin dapat memahami, mengapresiasi, dan 

mengamalkan warisan intelektual para ulama salaf yang mulia, yang kontribusinya merupakan bagian 

penting dari kekayaan budaya umat Islam. Demografi Indonesia yang didominasi oleh generasi muda 

memiliki peranan besar dalam menentukan arah masa depan bangsa. Dalam ruang diskursus keagamaan 

yang secara alami banyak melibatkan kaum muda diperlukan bimbingan yang kuat dari para ulama senior, 

terutama terkait persoalan akidah. Sayangnya, banyak santri di Indonesia saat ini kurang mendalami 

bidang keimanan, berbeda dengan mereka yang lebih menitikberatkan pada studi syariat. Kondisi ini 

menjadi tantangan serius, sebab penetrasi ideologi Barat tidak dapat dihadapi hanya dengan penguasaan 

ilmu syariat; diperlukan pendalaman dan kematangan dalam bidang akidah. Munculnya pemikiran liberal 

yang berpotensi merusak menjadi ancaman nyata bagi lingkungan pesantren, yang dikhawatirkan dapat 

menjadi wadah penyebaran ideologi tersebut pada masa mendatang. 

Di tengah pesatnya perkembangan zaman, dakwah sebagai upaya menyampaikan ajaran Islam 

menjadi semakin rumit dan penuh tantangan, khususnya pada masyarakat urban. Kota berfungsi sebagai 

pusat kegiatan ekonomi, politik, dan sosial, sehingga masyarakatnya berhadapan dengan berbagai nilai 

serta budaya yang beraneka ragam. Dalam konteks Indonesia, negara dengan mayoritas penduduk 



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 
 

Page | 163  

beragama Islam, dakwah di lingkungan urban memegang peranan penting dalam memperkuat identitas 

keagamaan sekaligus menanamkan nilai-nilai moral dalam kehidupan masyarakat. 

Pondok Pesantren Az-Ziyadah, yang berada di Klender, Jakarta Timur, didirikan oleh K.H. Ahmad 

Zayadi Muhajir dan menjadi salah satu lembaga penting dalam penyebaran ajaran Aswaja. Pesantren ini 

memiliki peran strategis dalam menjaga dan mempertahankan ajaran tersebut di tengah perubahan 

masyarakat modern. Studi kasus ini mengulas berbagai tantangan yang dihadapi K.H. Ahmad Zayadi 

Muhajir dan Pondok Pesantren Az-Ziyadah dalam menyebarkan nilai-nilai Aswaja di lingkungan 

perkotaan. Penelitian ini berfokus pada model kepemimpinan dan bentuk dakwah Aswaja (Ahlussunnah 

Wal Jamaah) di wilayah urban, yaitu pendekatan dakwah yang menekankan ajaran tradisional Islam Sunni. 

Penelitian ini menyoroti keberhasilan serta hambatan dakwah yang dijalankan oleh K.H. Ahmad Zayadi 

Muhajir, seorang ulama terkemuka sekaligus pendiri Pondok Pesantren Az-Ziyadah di kawasan Klender. 

Pendekatan Aswaja berupaya mengharmonikan ajaran Islam dengan nilai-nilai lokal, sambil tetap 

menyesuaikan diri dengan dinamika sosial masyarakat perkotaan yang cepat dan kompleks. 

Dalam penelitian ini, penulis membatasi pembahasan pada model kepemimpinan serta peran K.H. 

Ahmad Zayadi Muhajir sebagai tokoh Aswaja dalam menjalankan dakwah di lingkungan perkotaan. 

Dakwah perkotaan yang beliau kembangkan, khususnya melalui jalur pendidikan, memiliki karakteristik 

yang sangat khas bahkan dapat dikatakan jarang ditemukan di lembaga pendidikan lainnya sehingga 

menarik untuk diteliti lebih mendalam. Salah satu keistimewaan K.H. Ahmad Zayadi Muhajir adalah 

bahwa beliau telah berdakwah sejak usia sangat muda; bahkan pada usia 17 tahun, beliau sudah 

membentuk halaqah-halaqah di rumah ibunya, Ummi Annisa. Beliau dikenal sebagai sosok yang tekun 

beribadah, memiliki kedisiplinan spiritual yang kuat, serta menjalankan wirid dengan penuh kesungguhan. 

Sikap kehati-hatian beliau dalam menjalani kehidupan sangat menonjol. Selain itu, akhlaknya yang mulia 

membuatnya tidak pernah membedakan antara orang yang mampu dan yang kurang mampu. 

Penelitian dilakukan di pondok pesantren Az-Ziyadah, Klender, Jakarta Timur. Pesantren Az-

Ziyadah dipandang representatif oleh penulis, bukan hanya karena usianya yang telah mendekati satu 

abad, tetapi juga karena lembaga ini terus berkembang dan menjadi satu-satunya pesantren di wilayah 

Jakarta yang tetap bertahan sejak dahulu hingga sekarang. Dengan demikian, studi kasus ini menjadi 

penting untuk dikaji karena dapat memberikan pemahaman lebih mendalam mengenai peran seorang kiai 

dalam masyarakat, pengaruhnya terhadap pendidikan Islam, serta kontribusinya dalam menjaga dan 

mengembangkan budaya, tradisi, dan kehidupan keagamaan di Indonesia. Penelitian ini menjadi penting 

dilakukan untuk memberikan gambaran yang lebih mendalam mengenai model kepemimpinan atau peran 

seorang kiai dalam masyarakat, pengaruhnya terhadap pendidikan Islam, serta kontribusinya dalam 

menjaga dan mengembangkan budaya, tradisi, dan kehidupan keagamaan di Indonesia. Selain itu, 

penelitian ini juga bertujuan mengungkap strategi dakwah yang berperan dalam mendorong kemandirian 

masyarakat dan memperkuat ketahanan bangsa. 



Model Kepemimpinan Humanistik Aswaja …(Siti Nabilah, Susan F., Intan Rizky W.) 

Page | 164 

 

2. KERANGKA TEORI  

2.1. Konsep dakwah dan kepemimpinan 

Setiap muslim telah mempunyai persepsi bahwa menyebarkan agama Islam kepada orang lain 

adalah suatu kewajiban yang dibebankan kepadanya menurut kadar kemampuan masing-masing. Dan 

dakwah juga sebagai usaha terwujudnya ajaran Islam pada semua segi kehidupan manusia, merupakan 

kewajiban bagi setiap muslim (Deddy Mulyana, 1999, p. 94). Islam pada hakikatnya adalah agama yang 

berlandaskan pada kegiatan dakwah, yang mengajak para pemeluknya untuk aktif menyebarkan ajaran 

dan melakukan pembinaan umat. Kemajuan maupun kemunduran masyarakat Muslim sangat dipengaruhi 

oleh sejauh mana dakwah dijalankan secara efektif. Sebagai usaha untuk mengaktualisasikan nilai-nilai 

Islam dalam kehidupan sehari-hari, dakwah membutuhkan perhatian khusus, terutama agar tetap relevan 

di masa kini. Dakwah dipahami sebagai pendorong perubahan sosial yang penting, karena berfungsi 

membimbing individu dan kelompok dalam menghadapi beragam tantangan di era informasi modern. 

Cara umat memahami, merasakan, dan mengamalkan Islam dewasa ini sangat ditentukan oleh bagaimana 

dakwah diposisikan dalam dunia yang semakin terhubung. Hal ini menjadi semakin signifikan mengingat 

pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang memengaruhi cara manusia 

berkomunikasi, menciptakan kondisi sosial yang lebih kompleks dengan arus informasi yang sangat cepat 

dan teknologi canggih yang membentuk kehidupan manusia. 

Secara etimologis, kata dakwah bersumber dari bentuk masdar dari kata kerja fi'il madhi (lampau) 

dan fi'il mudhari (sekarang), yang mengandung berbagai makna, termasuk menyeru, mengajak, 

mendorong, dan memohon (Siti Muriah, 2000, p.1) Istilah "dakwah" secara bahasa bersumber dari akar 

kata bahasa Arab daʻā-yadʻū-da'watan, yang sesuai dengan konsep al-nidā', yang bermakna panggilan atau 

ajakan. Dakwah merupakan kehormatan khusus yang dianugerahkan Allah Swt kepada umat Nabi 

Muhammad Saw sebuah tanggung jawab yang tidak pernah dibebankan kepada umat-umat sebelumnya. 

Pada asalnya, tugas ini adalah amanah para nabi dan rasul. Namun, bagi umat Islam, Allah Swt 

memberikan kepercayaan untuk melanjutkan misi mulia tersebut. Para pelaksana dakwah bertugas 

menyampaikan kebenaran wahyu dengan cara yang penuh hikmah dan kebaikan. Kemuliaan mereka hadir 

karena mereka mengagungkan firman Allah Swt dan sunnah Nabi Saw. Bagi mereka yang menyadari 

bahwa tidak ada yang lebih indah daripada ayat-ayat Allah dan tuntunan Nabi-Nya, maka tidak ada pula 

ucapan yang lebih bernilai daripada seruan dakwah itu sendiri. 

Dakwah adalah upaya menyebarkan ajaran Islam yang dilakukan secara sengaja dan terstruktur 

dengan menggunakan metode tertentu untuk mengajak orang lain mengikuti tujuan dakwah tanpa unsur 

paksaan. Aktivitas ini bukan sekadar menyampaikan pesan, tetapi memerlukan beberapa persyaratan, 

seperti memahami keadaan sasaran dakwah, memilih materi yang sesuai, serta merancang konsep yang 

tepat agar dakwah dapat berjalan efektif. 

a. Prinsip-prinsip Dakwah 



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 
 

Page | 165  

Prinsip dasar dakwah bisa dikategorikan ke dalam tujuh prinsip yang berbeda. Pertama, seorang 

dakwah wajib siap untuk mengemban tugas sebagai pewaris kenabian. Kedua, penting bagi seorang 

dakwah untuk menyadari bahwasanya khalayak membutuhkan waktu untuk memahami sepenuhnya 

pesan dakwah, pada akhirnya memerlukan pendekatan bertahap. Ketiga, dakwah wajib disesuaikan 

dengan kapasitas pemahaman khalayak. Keempat, ketika dihadapkan dengan tantangan dalam dakwah, 

seorang dakwah wajib memperlihatkan kesabaran. Kelima, sangat penting bagi seorang dakwah untuk 

menumbuhkan citra publik yang positif. Keenam, tindakan dakwah wajib mengutamakan isu-isu utama. 

Terakhir, dakwah wajib dimulai dengan refleksi diri, meluas ke keluarga seseorang, dan kemudian 

menjangkau khalayak yang lebih luas. Selain itu, ada beberapa prinsip komunikasi yang bisa berfungsi 

sebagai pedoman dasar untuk dakwah yang efektif (Muhammad Qadaruddin Abdullah, 2019, pp. 5-7).  

b. Tujuan dan fungsi dakwah 

Dakwah ialah bagian integral dari jati diri Islam seseorang, karena bisa dilakukan melalui berbagai 

metode sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Tujuan mendasar dakwah ialah untuk memfasilitasi 

perubahan transformatif dalam karakter individu, kelompok, dan khalayak pada umumnya. Maknanya, 

penting bagi mereka yang terlibat dalam dakwah untuk mengadopsi pendekatan yang dinamis dan 

progresif. Secara umum, tujuan dakwah ialah untuk membimbing manusia ke jalan yang benar, meraih 

keridhaan Allah, dan membahagiakan mereka di dunia dan akhirat (Abdul Basit, 2013, p. 51-52). Lebih 

jauh, konsep dakwah memiliki tujuan yang beragam, karena mencakup berbagai aktivitas yang bertujuan 

untuk menggugah individu agar memeluk ajaran Islam. Upaya ini berupaya agar semua dimensi kehidupan 

manusia diresapi dengan ajaran-ajaran ini. Dakwah memainkan peran penting dalam mengarahkan, 

memotivasi, membimbing, mendidik, menghibur, dan mengingatkan manusia agar senantiasa beribadah 

kepada Allah SWT dan berperilaku dengan benar. Secara umum, fungsi dakwah bisa dianalisis melalui 

dua perspektif utama. Perspektif pertama berkaitan dengan tingkat isi atau pesan yang disampaikan dalam 

dakwah (Moh. Ali Aziz, 2004, p. 5). Sesudah kita memahami tujuan dakwah, maka kita wajib memahami 

fungsinya. Baru sesudah itu kita bisa melaksanakannya sebagaimana yang Allah inginkan dan sebagaimana 

yang sudah dilakukan oleh Rasulullah. Fungsi dakwah sudah jelas, (Abdul Basit, 2013, p. 55-58) yang 

pertama adalah mengEsakan Tuhan YME; tujuannya jelas yaitu untuk membimbing manusia dalam 

beribadah kepada Allah SWT dan menjauhi berbagai keyakinan dan ide yang menyimpang dari syariat. 

Kedua, mengubah perilaku manusia. Mengubah perilaku manusia dari jahiliyah (kebodohan) ke prinsip-

prinsip Islam sangatlah penting. Secara fitrah, manusia memiliki kapasitas untuk mengenal dan beriman 

kepada Allah SWT, pada akhirnya lahir ke dunia dalam keadaan suci. Ketiga, menegakan kebaikan dan 

mencegah kemungkaran. Dalam upaya menegakkan prinsip amar ma'ruf nahi munkar, sangat penting 

untuk mematuhi pedoman yang ditetapkan oleh yurisprudensi Islam. Proses ini wajib didekati dengan 

rasa evolusi dan kesabaran, dilaksanakan dengan kelembutan, dan didasarkan pada dasar pengetahuan 



Model Kepemimpinan Humanistik Aswaja …(Siti Nabilah, Susan F., Intan Rizky W.) 

Page | 166 

yang bisa dicapai. Lebih jauh, penting untuk mempertimbangkan prinsip-prinsip dasar dakwah yang 

dicontohkan oleh Nabi Muhammad (SAW). 

c. Metode dan jenis media dakwah 

Secara spesifik, metode dakwah dalam Al Quran terekam dalam ayat 125 An-Nahl, yakni: hikmah, 

ajaran yang baik dan mujadala. Bisa dipahami bahwasanya metode dakwah meliputi tiga bidang. 

Muhammad Ali Aziz menjabarkan tiga bidang metode dakwah dalam kitabnya Ilmu Daqwa (Moh. Ali 

Aziz, 2019, p. 136) yakni; hikmah, mauizhaah hasanah, mujialah. Samsul Munir Amin mengemukakan, 

ada tiga bentuk media dakwah yang dipakai dalam penyebaran metodologi dakwah, yakni bil-hal, yakni 

dakwah yang diwujudkan melalui tindakan dan aktivitas konkret; bil-qalam, yakni dakwah yang 

disampaikan melalui karya tulis, seperti jurnal, buku, dan lembaga pendidikan; dan bil-lisan, yakni dakwah 

lisan, yang disampaikan melalui ceramah, ceramah, atau ceramah edukatif dari guru dan ustadz dalam 

majelis-majelis pendidikan atau keagamaan (Samsul Munir Amin, 2018, pp. 11-12). 

d. Fenomenologi dakwah. 

Teori ini menyediakan kerangka kerja untuk menganalisis praktik dakwah melalui sudut pandang 

konsep motivasi. Secara khusus, teori ini membedakan antara motif "agar", yang sejalan dengan 

pendekatan metodologis Max Weber, dan motif "karena", yang sesuai dengan perspektif Alfred Schutz. 

Dengan memakai kerangka kerja ini, seseorang bisa memperoleh wawasan yang lebih mendalam tentang 

kekuatan pendorong mendasar yang membentuk dinamika dakwah (Finn Collin, Social, 1997).  

Setiap tindakan dakwah wajib membahas tujuan yang mendasarinya (motif internal) dan mungkin 

juga dipengaruhi oleh motif kausal eksternal. Fenomenologi mencakup dua dimensi utama: ia berfungsi 

sebagai kerangka filosofis dan metodologi penelitian. Namun demikian, penerapannya dalam konteks ini 

berusaha untuk mengungkap niat di balik tindakan yang bertujuan seperti yang dipahami oleh peneliti, 

sementara secara bersamaan menjelaskan motivasi di balik tindakan individu. Dalam konteks dakwah, 

bisa diposisikan bahwasanya tindakan tersebut ialah manifestasi dari pikiran pendakwah. Baik da'i 

(pendakwah) dan mad'u (audiens) memiliki pemahaman dasar yang menginformasikan persepsi mereka 

tentang apa yang ialah dakwah yang relevan (ajakan keagamaan). Misalnya, preferensi seseorang terhadap 

gaya dakwah Gus Baha kemungkinan terkait dengan keselarasan dalam pemikiran dan interpretasi konten 

yang disampaikan. Begitu pula dengan wacana Mohammad As'ad tentang Tarekat dan petani di Bluto 

yang menggambarkan bagaimana para penganut Tarekat menyampaikan ajaran agama kepada keluarga 

mereka, didorong oleh keyakinan bahwasanya kerabat mereka wajib memiliki tingkat kesalehan yang sama 

seperti mereka (Mohammad As’ad Amin, 1992). 

 

2.2. Model kepemimpinan dalam Islam 

Kepemimpinan dalam Islam (al-qiyādah) memiliki karakteristik dan prinsip khas yang berbeda dari 

konsep kepemimpinan sekuler. Model kepemimpinan ini dibangun di atas nilai-nilai akhlak, amanah, dan 



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 
 

Page | 167  

pengabdian kepada Allah Swt serta kemaslahatan umat manusia. Secara umum, terdapat beberapa model 

atau konsep kepemimpinan yang dikenal dalam tradisi Islam: 

a. Kepemimpinan Profetik (Prophetic Leadership) 

Model ini merujuk pada sifat-sifat kenabian yang menjadi teladan bagi pemimpin Muslim. Ada tiga 

elemen utama dalam kepemimpinan profetik yaitu Siddiq; jujur dalam ucapan dan Tindakan,  Amanah; 

dapat dipercaya, bertanggung jawab, dan menjaga integritas, Tabligh; komunikatif dan mampu 

menyampaikan kebenaran dan Fathanah; cerdas, bijaksana, dan mampu mengambil keputusan tepat. 

b. Kepemimpinan Khulafaur Rasyidin (Rashidun Leadership Model) 

Model ini mengacu pada empat khalifah setelah Nabi Saw, yang menunjukkan gaya kepemimpinan 

berbeda namun tetap berpegang pada syariat seperti musyawarah (syūrā), keadilan, kesederhanaan, 

keterbukaan dan akuntabilitas publik 

c. Kepemimpinan Berbasis Syura (Consultative Leadership) 

Kepemimpinan dalam Islam tidak bersifat otoriter. Pemimpin diwajibkan bermusyawarah dengan 

pihak terkait, terutama dalam urusan publik (Q.S. Asy-Syūrā: 38). Ciri-cirinya: pengambilan keputusan 

tidak sepihak, partisipasi masyarakat, penghargaan terhadap pandangan yang berbedadan transparansi dan 

kejujuran. 

d. Kepemimpinan Visioner Islami 

Seorang pemimpin harus memiliki basīrah (wawasan jauh ke depan) seperti: memiliki visi strategis, 

memahami tantangan zaman, memanfaatkan ilmu dan teknologi dan mengarahkan umat menuju 

kemajuan tanpa keluar dari nilai-nilai Islam. Model kepemimpinan dalam Islam berakar pada nilai 

ketauhidan, integritas moral, keadilan, musyawarah, dan orientasi pelayanan. Kepemimpinan bukan 

sekadar memegang kekuasaan, tetapi menjalankan amanah untuk mengarahkan umat menuju 

kemaslahatan dan keberkahan hidup. 

 

3. METODOLOGI  

Studi ini berjenis Field research atau penelitian lapangan, yakni penelitian yang dilakukan pada suatu 

kejadian yang benar-benar terjadi (Aji Damanuri, 2010, p. 6) yaitu dengan cara meneliti secara langsung 

ke lapangan atau pondok pesantren yang dijadikan objek penelitian tentang dakwah aswaja di perkotaan 

(studi kasus K.H Ahmad Zayadi Muhajir Klender), yang dijadikan lokasi studi ini ialah Pondok Pesantren 

Al-Ziyadah Klender, karena pondok pesantren ini didirikan oleh K.H Ahmad Zayadi Muhajir sebagai 

bentuk dakwahnya diperkotaan. Untuk melakukan pengamatan dan investigasi guna mengumpulkan data 

akurat yang relevan dengan pembahasan penelitian, dipakai metodologi penelitian kualitatif. Pendekatan 

ini memandang manusia sebagai agen instrumental dalam proses penelitian, yang memungkinkan adaptasi 

terhadap keadaan kontekstual selama pengumpulan data, yang pada dasarnya bersifat kualitatif (Lexy J. 

Moeloeng, 2010, p. 3). 



Model Kepemimpinan Humanistik Aswaja …(Siti Nabilah, Susan F., Intan Rizky W.) 

Page | 168 

Penelitian kualitatif memakai metode observasi dan komunikasi terstruktur dan tidak terstruktur 

sebagai alat untuk pengumpulan data, dengan penekanan khusus pada wawancara mendalam. Data yang 

dihasilkan mencakup wawasan interpretatif dari peneliti dan partisipan, tanpa upaya yang dilakukan untuk 

mengatur interaksi. Akibatnya, data pada dasarnya subjektif, mencerminkan persepsi dan keyakinan kedua 

belah pihak yang terlibat. Dalam penelitian kualitatif, data sebagian besar bersifat verbal dan dianalisis 

melalui lensa respons individu, kesimpulan deskriptif, atau kombinasi keduanya (Sudarman Danim, 2002, 

p. 37).  Ada dua macam jenis data yang penulis, gunakan dalam studi ini yakni: 

a. Sumber data primer, yakni dokumen yang dihasilkan dari interview dan observasi peneliti dengan 

para santri dan keluarga penerus dakwah K.H Ahmad Zayad Muhajir di lingkungan pondok 

pesantren Al-Ziyadah Klender. 

b. Sumber data sekunder, Secara khusus, ini berkaitan dengan bahan pustaka yang dikarang dan 

diterbitkan oleh individu yang, baik secara langsung maupun tidak langsung, memberikan 

sumbangan berupa pengamatan atau turut serta dalam menjelaskan berbagai metodologi yang 

dipakai oleh K.H. Ahmad Zayadi Muhajir dalam menyebarluaskan ajaran Aswaja dalam konteks 

perkotaan. 

Teknik pengumpulannya dilakukan dengan tiga cara, yakni pengamatan (observasi), wawancara 

(interview), dan  dokumentasi. Dalam observasi ini, penulis berperan sebagai pengamat non-partisipan, 

yang terlibat dengan kelompok sebagai analis eksternal. Peneliti, yang berada di luar kelompok yang 

diteliti, mengamati dengan cermat dan mencatat catatan lapangan dari jarak jauh (W. Creswell, John, 2015, 

p. 232) penulis bisa merekam data tanpa terlibat langsung dengan aktivitas pondok pesantren Al-Ziyadah 

Klender. Wawancara melibatkan beberapa siswa dari Pondok Pesantren Al-Ziyadah Klender, yang 

mencakup siswa laki-laki dan perempuan, serta orang tua dan unit masing-masing. Selain itu, peneliti 

terlibat dengan anak-anak K.H. Ahmad Zayadi Muhajir, bersama dengan ibu-ibu kiai dan nyai dalam 

komunitas pondok pesantren. 

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Urgensi dakwah di kawasan perkotaan sangat tinggi karena beberapa aspek sosial, ekonomi, dan 

budaya yang kompleks. Kota besar biasanya dihuni oleh khalayak yang sangat beragam, baik dari segi 

agama, budaya, latar belakang sosial, maupun pendidikan. Dalam konteks ini, dakwah diperlukan untuk 

memperkuat nilai-nilai agama dan moral di tengah-tengah pluralitas yang seringkali memunculkan 

tantangan baru dalam kehidupan sosial. 

4.1. Dakwah pada masyarakat urban 

Di kawasan perkotaan, pengaruh globalisasi sangat kuat, di mana nilai-nilai materialisme, 

sekularisme, dan individualisme sering kali menggerus nilai-nilai agama dan spiritualitas. Dakwah menjadi 

sarana penting untuk menjaga identitas keagamaan, memperkuat iman, dan menawarkan alternatif nilai-



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 
 

Page | 169  

nilai kehidupan yang lebih bermakna di tengah tantangan modernitas. Kota besar seringkali menghadapi 

masalah sosial yang tinggi, seperti kemiskinan, pengangguran, kriminalitas, dan dekadensi moral. Dakwah 

berperan untuk menanamkan kesadaran etika dan moral, serta mengajak khalayak untuk berperilaku 

positif, berempati, dan peduli terhadap sesama. Kaum muda di perkotaan seringkali lebih terpapar dengan 

gaya hidup hedonistik dan tekanan sosial yang tinggi, seperti narkoba, pergaulan bebas, dan 

konsumerisme. Dakwah yang relevan bagi generasi muda sangat penting untuk membantu mereka 

menemukan pegangan hidup yang lebih bermakna dan spiritual. Kehidupan di perkotaan yang sangat 

sibuk sering kali membuat orang teralihkan dari urusan keagamaan. Dalam konteks ini, dakwah wajib 

kreatif dan inovatif untuk bisa menyesuaikan dengan jadwal padat khalayak, misalnya melalui dakwah 

digital atau media sosial. Banyak orang di perkotaan mengalami krisis identitas atau masalah kesehatan 

mental akibat tekanan hidup yang tinggi. Dakwah yang memberi solusi spiritual bisa menjadi salah satu 

pendekatan dalam membantu mereka menemukan kembali tujuan hidup dan kedamaian batin. Dakwah 

di kawasan perkotaan wajib lebih kontekstual, inklusif, dan adaptif terhadap perkembangan zaman agar 

bisa menjawab tantangan khalayak urban yang dinamis. 

K.H. Ahmad Zayadi Muhajir ialah salah satu tokoh penting dalam dakwah Ahlus Sunnah wal 

Jama’ah (Aswaja) di Indonesia. Beliau dikenal sebagai ulama yang berperan aktif dalam menyebarkan dan 

memperkuat nilai-nilai Islam moderat yang berbasis Aswaja, serta berkontribusi dalam pendidikan dan 

pembinaan umat. K.H. Ahmad Zayadi Muhajir bersumber dari keluarga yang memiliki tradisi keilmuan 

Islam yang kuat. Lahir di lingkungan pesantren, sejak kecil beliau sudah dididik dalam suasana religius 

yang kental. Pendidikan agamanya ditempa di berbagai pesantren tradisional, yang mengajarkan Islam 

berlandaskan pandangan Ahlus Sunnah wal Jama’ah. Beliau juga memperdalam ilmu agama dengan 

berguru kepada sejumlah ulama terkemuka, baik di dalam maupun luar negeri. Beliau dikenal sebagai 

pimpinan pondok pesantren yang menjadi pusat dakwah dan pendidikan Aswaja. Pesantren yang 

dipimpinnya tidak hanya fokus pada pengajaran kitab-kitab klasik (kitab kuning), tetapi juga berusaha 

menyeimbangkan antara ilmu agama dengan keterampilan hidup modern. Melalui pesantrennya, K.H. 

Ahmad Zayadi Muhajir membangun generasi muda yang tangguh dalam ilmu agama, namun tetap adaptif 

terhadap perubahan zaman. 

Sebagai penganut Ahlus Sunnah wal Jama’ah, K.H. Ahmad Zayadi Muhajir menekankan 

pentingnya Islam yang moderat, toleran, dan penuh kasih sayang. Beliau sering mengingatkan umat akan 

pentingnya menjaga persatuan dan menghindari sikap ekstremisme atau radikalisme. Dalam dakwahnya, 

beliau selalu mengedepankan ajaran yang seimbang antara syariat, akhlak, dan tasawuf, pada akhirnya bisa 

diterima oleh berbagai lapisan khalayak. K.H. Ahmad Zayadi Muhajir juga terlibat dalam berbagai 

organisasi keagamaan yang berafiliasi dengan Ahlus Sunnah wal Jama’ah, seperti Nahdlatul Ulama (NU). 

Dalam organisasi ini, beliau berperan dalam merumuskan kebijakan-kebijakan keagamaan dan pendidikan 

yang relevan dengan tantangan khalayak modern. Kiprah beliau di NU turut memperkuat posisi Aswaja 



Model Kepemimpinan Humanistik Aswaja …(Siti Nabilah, Susan F., Intan Rizky W.) 

Page | 170 

sebagai landasan keagamaan yang kokoh di Indonesia. Dakwah yang disampaikan K.H. Ahmad Zayadi 

Muhajir dikenal sangat humanis dan dekat dengan kehidupan sehari-hari umat. Beliau memakai bahasa 

yang mudah dipahami dan selalu mengedepankan pendekatan yang penuh hikmah dan kasih sayang. 

Selain itu, beliau juga menekankan pentingnya pengembangan ekonomi umat melalui dakwah yang 

mendorong kemandirian dan kesejahteraan. 

Selain aktif dalam dakwah, K.H. Ahmad Zayadi Muhajir juga memberikan kontribusi besar dalam 

dunia pendidikan Islam. Beliau mengembangkan kurikulum pesantren yang mengintegrasikan antara ilmu 

agama dan ilmu pengetahuan umum, dengan tujuan menghasilkan santri yang berpengetahuan luas dan 

mampu bersaing di era modern. Dengan latar belakang keilmuan yang mendalam, komitmen pada dakwah 

moderat, serta keterlibatannya dalam pendidikan, K.H. Ahmad Zayadi Muhajir sudah menjadi salah satu 

ulama yang berperan penting dalam mempertahankan dan mengembangkan ajaran Aswaja di Indonesia. 

4.2. Sejarah Perkembangan Dakwah pada masyarakat urban 

Sejarah perkembangan dakwah Ahlus Sunnah wal Jama'ah (Aswaja) di kawasan perkotaan, 

termasuk di daerah Klender, Jakarta Timur, ialah bagian dari dinamika penyebaran Islam yang kental 

dengan pengaruh Nahdlatul Ulama (NU) dan ulama-ulama lokal yang berperan penting dalam menjaga 

dan mengembangkan paham keagamaan yang moderat, inklusif, serta berbasis tradisi. Pada awal abad ke-

20, Nahdlatul Ulama (NU) mulai berperan aktif dalam menyebarkan dakwah Aswaja di kawasan 

perkotaan, termasuk di Klender. NU menjadi wadah bagi para ulama untuk menjaga ajaran Aswaja yang 

berbasis pada tradisi lokal dan sekaligus merespons dinamika modernisasi yang mulai mempengaruhi 

Jakarta sebagai ibu kota. Selama beberapa dekade, Klender berkembang menjadi salah satu daerah yang 

memiliki banyak majelis taklim dan pesantren. Salah satu perkembangan yang signifikan ialah berdirinya 

pesantren-pesantren yang terafiliasi dengan NU, yang berfungsi sebagai pusat pendidikan Islam 

tradisional dan menjadi basis dakwah Aswaja di kawasan ini. Beberapa majelis taklim dan pesantren di 

Klender juga kerap kali mengundang tokoh-tokoh besar NU dari Jawa Tengah dan Jawa Timur untuk 

memberikan ceramah atau tausiyah. Ini memperlihatkan bahwasanya jaringan ulama NU di Klender 

terhubung erat dengan pusat-pusat dakwah Aswaja lainnya di Indonesia. 

4.3. Praktik Dakwah pada masyarakat urban 

Di tengah dinamika sosial ini, para ulama dan aktivis dakwah di Klender berupaya menyesuaikan 

pendekatan dakwah mereka. Pengajian-pengajian tradisional di majelis taklim dan masjid terus berlanjut, 

tetapi mereka mulai memanfaatkan teknologi modern seperti radio dan media cetak untuk menyebarkan 

ajaran Aswaja. Dakwah melalui radio menjadi salah satu metode yang efektif, di mana ulama lokal 

menyampaikan ceramah yang bisa diakses oleh khalayak perkotaan yang sibuk. Pada periode 1980-an dan 

1990-an, muncul berbagai tantangan baru seperti radikalisasi agama yang diakibatkan oleh pengaruh 

global. Namun, di tengah pengaruh ideologi yang lebih ekstrem, dakwah Aswaja di Klender tetap 

konsisten menekankan moderasi, toleransi, dan persatuan, mengikuti ajaran para pendiri NU. 



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 
 

Page | 171  

Di abad ke-21, perkembangan dakwah Aswaja di Klender mulai memanfaatkan media digital. 

Banyak majelis taklim dan masjid di Klender mulai membuat kanal YouTube, Facebook, dan platform 

digital lainnya untuk menjangkau lebih banyak khalayak, terutama generasi muda yang lebih akrab dengan 

teknologi. Selain itu, pesantren dan majelis taklim di Klender juga mengembangkan program-program 

pengajaran online yang mencakup kajian Aswaja, fiqh, dan akhlak, yang disampaikan dalam format yang 

lebih fleksibel dan sesuai dengan kebutuhan khalayak modern. 

4.4. Peran K.H Ahmad Zayadi Muhajir Dalam Perkembangan Dakwah Aswaja 

K.H Ahmad Zayadi Muhajir memainkan peran yang signifikan dalam perkembangan dakwah Ahlus 

Sunnah wal Jama'ah (Aswaja) di Indonesia, khususnya pada periode 1933–1994. Beliau dikenal sebagai 

seorang ulama yang berpengaruh dan aktif dalam menyebarkan ajaran Islam berlandaskan paham Aswaja 

yang moderat dan inklusif, yang menjadi dasar utama bagi Nahdlatul Ulama (NU). Beberapa peran 

penting K.H. Ahmad Zayadi Muhajir dalam dakwah Aswaja ialah yakni; penguatan Ajaran Aswaja. 

Sebagai tokoh agama yang konsisten, K.H. Ahmad Zayadi Muhajir berperan dalam memperkuat paham 

Ahlus Sunnah wal Jama'ah di kalangan khalayak, khususnya didaerah yang beliau tempati. Beliau 

menekankan pentingnya pemahaman keislaman yang moderat, toleran, dan rahmatan lil alamin, sesuai 

dengan ajaran Aswaja. Ini dilakukan melalui aktivitas pengajian, pendirian pesantren, dan pengkaderan 

ulama. Penguatan ajaran Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Aswaja) oleh K.H. Ahmad Zayadi Muhajir berfokus 

pada penyebaran nilai-nilai Islam yang moderat, toleran, dan sesuai dengan tradisi-tradisi Islam yang 

berkembang di Indonesia, khususnya di lingkungan Nahdlatul Ulama (NU). Ahlus Sunnah wal Jama’ah 

sendiri ialah sebuah konsep yang mencerminkan penghayatan terhadap Islam yang mengutamakan 

keseimbangan antara akal, teks agama, dan tradisi yang sudah mapan 

Ada beberapa poin penting yang sering ditekankan dalam penguatan ajaran Aswaja oleh K.H. 

Ahmad Zayadi Muhajir : 

a. Tawasuth (Moderasi) : Aswaja mengajarkan sikap moderat dalam menjalankan ajaran agama, tidak 

ekstrim ke kanan atau kiri, baik dalam keyakinan maupun praktik keagamaan. Sikap ini menekankan 

keseimbangan dan kebijaksanaan dalam menyikapi perbedaan. 

b. Tasamuh (Toleransi) : Aswaja menganjurkan sikap saling menghormati dan menghargai perbedaan 

pandangan, baik dalam hal agama maupun budaya. Toleransi ini memungkinkan umat Islam untuk 

hidup berdampingan dengan umat beragama lain secara damai. 

c. I'tidal (Keadilan) : Prinsip ini menekankan pentingnya keadilan dalam segala aspek kehidupan, baik 

dalam hubungan dengan Allah maupun dengan sesama manusia. Keadilan menjadi dasar dalam 

berinteraksi dan mengambil keputusan. 

d. Tawazun (Keseimbangan): Ajaran Aswaja mengajarkan keseimbangan antara kehidupan duniawi 

dan ukhrawi, antara hak dan kewajiban, serta antara individu dan khalayak. 



Model Kepemimpinan Humanistik Aswaja …(Siti Nabilah, Susan F., Intan Rizky W.) 

Page | 172 

e. Amar Ma'ruf Nahi Munkar : Aswaja juga menekankan pentingnya mengajak pada kebaikan dan 

mencegah kemungkaran, dengan cara yang bijak dan tanpa kekerasan. Ini dilakukan untuk menjaga 

ketertiban sosial dan moral dalam khalayak. 

K.H. Ahmad Zayadi Muhajir sering kali mendorong umat untuk memahami Islam sebagai agama 

yang damai dan penuh kasih sayang, sesuai dengan ajaran-ajaran Aswaja yang dikembangkan oleh para 

ulama terdahulu. 

4.5. Kepemimpinan dan dakwah melalui pendekatan sosial pada masyarakat urban 

Pendekatan sosial K.H. Ahmad Zayadi Muhajir terhadap dakwah ialah aspek mendasar dari visinya 

untuk mempromosikan penafsiran Islam yang moderat, inklusif, dan komprehensif. Ia berperspektif 

bahwasanya dakwah melampaui sekadar transmisi doktrin agama; dakwah memerlukan pemahaman yang 

mendalam tentang konteks sosial dan budaya, serta tantangan yang dihadapi khalayak. Dengan 

mengambil sikap humanis dan pragmatis, K.H. Ahmad Zayadi Muhajir menganjurkan bahwasanya 

dakwah wajib berfungsi sebagai sarana untuk mengatasi masalah sosial dan berkontribusi pada 

kesejahteraan khalayak. Salah satu ciri dakwah yang beliau lakukan ialah pendekatan sosial yang dekat 

dengan kehidupan khalayak. Beliau memahami bahwasanya Islam wajib menjadi solusi bagi permasalahan 

sosial, pada akhirnya dakwahnya tidak hanya menyentuh aspek spiritual tetapi juga sosial-ekonomi. Hal 

ini menjadikan dakwah beliau diterima dengan baik oleh khalayak luas. K.H. Ahmad Zayadi Muhajir juga 

dikenal dengan dakwah yang menekankan pentingnya toleransi antarumat beragama. Beliau mengajarkan 

bahwasanya perbedaan keyakinan tidak boleh menjadi alasan untuk perpecahan, tetapi wajib menjadi 

kekuatan dalam menjaga keharmonisan sosial. Dalam periode 1933–1994, peran K.H. Ahmad Zayadi 

Muhajir sangat signifikan dalam mengokohkan paham Aswaja di tengah khalayak Indonesia. Dakwahnya 

yang moderat dan berbasis pada prinsip rahmatan lil alamin membuatnya menjadi tokoh yang dihormati 

dan dijadikan panutan oleh banyak ulama dan khalayak luas. 

 

5. KESIMPULAN 

Model kepemimpinan dan praktik dakwah K.H. Ahmad Zayadi Muhajir memberikan sumbangan 

besar bagi kemajuan umat Muslim di Klender, yang terlihat dari banyaknya santri yang berhasil beliau 

bina. Pengaruhnya terhadap masyarakat urban, khususnya di wilayah Klender, sangat terasa. Ia tidak 

hanya meningkatkan kualitas pendidikan keagamaan, tetapi juga memperluas wawasan spiritual, 

membangun pemahaman yang relevan dengan kehidupan modern, serta memperkuat pembinaan moral. 

Proses pendirian dan perkembangan Pondok Pesantren Az-Ziyadah bukanlah perjalanan yang mudah; 

semua itu menuntut komitmen, keikhlasan, dan pengorbanan yang luar biasa. Keberhasilannya dalam 

membangun jaringan pendidikan Islam yang kokoh di Jakarta Timur dan sekitarnya tidak lepas dari 

ketepatan dalam memilih metode, pendekatan, serta materi dakwah yang selaras dengan kebutuhan 

masyarakat masa kini. Hadirnya lembaga pendidikan Az-Ziyadah menjadi bukti nyata atas keteguhan dan 



Prosiding STARNAS: Seminar Teknologi dan Sains Nasional 
Volume 1 (2025) 
 

Page | 173  

dedikasi K.H. Ahmad Zayadi Muhajir, sekaligus menjadi warisan berharga dari kiprah dakwah dan 

amalnya yang abadi. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH   

Penulis menyampaikan penghargaan dan terima kasih yang setinggi-tingginya kepada semua pihak 

yang telah memberikan kontribusi, baik secara langsung maupun tidak langsung, dalam penyelesaian 

penelitian ini. Apresiasi khusus ditujukan kepada Pondok Pesantren Az-Ziyadah atas kemudahan akses 

dan izin yang diberikan sebagai lokasi penelitian. Terima kasih juga disampaikan kepada pihak Universitas 

atas dukungan fasilitas dan bimbingan akademik yang sangat berharga. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdullah, Muhammad Qadaruddin. 2019. Pengantar Ilmu Dakwah. Palembang: CV. Penerbit Qiara Media. 
  
Amin, Mohammad As’ad. 1992. Tarekat dan Petani: Studi tentang Pola Pewarisan Nilai-Nilai Kegamaan pada 

Keluarga Penganut Tarekat Tijani di Desa Pekandangan Barat Kecamatan Bluto. Surabaya: Fakultas 
Dakwah IAIN Sunan Ampel. 

 
Amin, Samsul Munir. 2018. Rekonstruksi Pemikiran Dakwah Islam. Jakarta: Amzah. 
 
Aziz, Moh. Ali. 2019. Ilmu Dakwah. Jakarta: Prenada Mediahal. 
 
Basit, Abdul. 2013. Filsafat Dakwah. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 
 
Collin, Finn. 1997. Social Reality. London: Routledge. 
 
Damanuri, Aji. 2010. Metodologi Penelitian Muamalah. Ponorogo STAIN Po Press. 
 
Danim, Sudarman. 2002. Menjadi Peneliti Kualitatif. Cet I : Bandung : CV. Pustaka Setia. 
 
J. Moeloeng, Lexy. 2010. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung : Rosdakarya. 
 
Mulyana, Deddy. Nuansa-Nuansa Komunikasi Masyarakat Kontemporer. 1999. Cet. I : Bandung : PT. Remaja 

Rosdakarya. 
 
Muriah, Siti. 2000. Metodologi Dakwah Kontenporer. Yogyakarta : Mitra Pustaka. 
 
W. Creswell, John. 2015. Penelitian Kualitatif dan Desain Riset, Penterjemah: Ahmad Lintang Lazuardi. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
 

 

 

 

  


